## KĀVYĀLAMKĀRA-SĀRA-SAMGRAHA

OF

### **UDBHATA**

With the Commentary, the Laghuvritti of Induraja

EDITED WITH

Introduction, Notes, Appendices etc.

BY

8541

NARAYANA DASO BANHATTI,

Bombay Educational Service (Retired).

So LA Dally Bom

First Edition.

Printed at the Aryabhushan Press Poons, by Anant Vinayak Patvardhan, and published by V. G. Paranjpye, M. A., LL. B. D. Litt., Secretary, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poons.

## श्रीमदुद्धटाचार्यप्रणीतः

# काव्यालंकारसारसंग्रहः

श्रीन्दुराजविरचितलघुवृत्तिसमेतः

बनहड्डीत्युपाभिधेन दशरथसूनुना नारायणेन संशोधितः स्वनिर्मिताङ्ग्लभाषाभूभिकाटिप्पण्यादिभिश्च परिष्कृतः।

स च

पाच्यविद्यासंशोधनमन्दिराधिकृतैर्ऋषिवेदधृतिमिते (१८४७) शकसंवत्सरे तत्वनन्देन्दुसंख्याके (१९२५) किस्ताब्दे प्राकाश्यं नीतः ।

प्रथमाङ्कनावृत्तिः।

#### PREFACE.

The idea of preparing an edition of Udbhata's Kāvyālamkāra-sāra-samgraha was conceived as far back as the year 1898 under peculiar circumstances. The editor was, at the time, in charge of the Government MSS. Library at the Deccan College, and as such he had to examine and read the MSS. carefully. The collections of 1872-73, 1873-74 and 1874-75, acquired for the Government by Dr. Bühler. consisted of very rare and valuable works on Alamkara, Kashmirian History and General Literature. A good MS. of Udbhata's work with the commentary of Induraja among them attracted the notice of the editor as being a fit subject for careful study. The celebrity of the author Udbhata, whose name was familiar to the readers of Kāvyaprakāśa of Mammata, who along with Anandavardhana, Ruyyaka and Jagannatha mentions him with great respect, together with the acuteness and learning of the commentator Indurāja, added to the solicitude of the editor for taking up the work immediately. Accordingly he started preparing the text with a view to edit it in the Bombay Sanskrit Series; and the necessary permission of the Educational Department was obtained in the year 1900 for the inclusion of the work in the Series. The work of the edition was being carried on along with his official and other duties. In course of time the press copy of the text was prepared, but before any arrangement for printing could be made the editor was, in 1907, suddenly transferred from his post at the Deccan College. Owing to the transfer from Poona to other inconvenient places and owing to various other causes the work of this edition was laid aside indefinitely, till at the suggestion of the authorities at the Bhandarkar Oriental Research Institute (to whose care, in the meanwhile, the management and publication of the B. S. Series

was transferred) it was taken up again. During the closing months of 1919 and the beginning of 1920 the work of finally preparing the edition for the press was pushed through and the complete press copy was delivered to the B.O.R. Institute in August 1920. The press copy lay with the Bhandarkar Institute for two more years awaiting the printer. One was at last found and the printing began in about October 1922 which, however, took three more years. Such is the very long history of the present edition.

#### CRITICAL NOTICE OF THE MSS.

Two MSS. have been utilized in preparing this Edition. The first, coming from the Deccan College, is No. 64 of the 1873-74 Collection at the Deccan College MSS. Library (now deposited at the B. O. R. Institute, Poona). This MS. named 'Udbhaṭālamkāra Laghutīkāsahita' was bought for the MSS. Library by Dr. G. Bühler in one of his famous tours, in search of Sanskrit MSS., made in Kashmir, Rajputana and Central India. This particular MS. was obtained at Jesalmir in his tour of 1873-74. It is a new copy made by a scribe from the original, in fairly legible and bold Nāgarī characters. It contains 62 folios with 26 lines on each folio written on one side only. It begins thus:—॥ नमो वीतरागाय ॥ यहस्या हासितै: सितिधवस्ति etc., and ends in this manner:—

कान्यालंकारसारे लडुवित्रतिमधात्कौङ्कणः श्रीन्दुराजः ॥ मंगलं महाश्रीः ॥ संवत् १९३० फागुण सुदी १४

लिखितमिदं व्यासगीपीदासात्मजेन ॥

The text of Udbhata and Induraja presented in this Edition is mainly based on this MS.

Another MS. containing Udbhata's text and a commentary different from that of Induraja is deposited in the Govt. MSS. Library, Madras. This also is a transcript from the original. A description of it as kindly furnished to me by the Curator, is as follows:—

"Paper  $10\frac{7}{8} \times 9\frac{5}{8}$ . Foll. 34. Lines 20 in a page. Devanāgarī: good.

Transcribed in 1919-20 from a MS. of M.R. Ry. Narayana Nambudripad, Kudalur Mana, Narcri, Malabar Dt. Folios 1 a to 336. Folio 34 is left blank. Contains Vargas 1 to 6 complete."

A specially prepared copy of this MS. was obtained for this Edition, for which the thanks of the Editor are due to the Curator, Prof. S. Kuppuswamy Sastri, avl., M. A. The transcript was received when the printing of the text was fairly advanced. Hence the variant readings had to be given in the form of an Appendix at the end, as the results of collation could not be availed of in printing the text. As the commentary was a new one it was thought advisable to give copious extracts from it in the notes. This has gone to swell the bulk of the Notes to a great extent.

Owing to the fact that the work of this Edition was done at different periods separated by long intervals of inaction, its execution has not been as satisfactory as it was desired to be. Owing to the advent of the Madras MS. and other material at a very late stage, the original arrangement was rather disturbed. The most regrettable misfortune in editing works of this type, viz. inaccuracy of Indian printing, has also cursed this volume in no small measure. Consequently a fairly long list of 'Additions and Corrections' has to be given which should be kindly consulted before reading the text.

The Notes are designed to meet the needs of the advanced student of Alamkāra Literature. They are explanatory in the first instance, and after explaining the text clearly they attempt to give to the reader a distinct idea of the historical development of alamkāras from Bhāmaha to Mammaṭa through Udbhaṭa and Indurāja. If what is presented here causes some lovers of Sanskrit Literature to appreciate the really invaluable pioneer work done by Udbhaṭa in the field of Alamkāra the labour spent on the work will be deemed to be amply repaid.

\*\*\* It was thought unnecessary to append a list of abbreviations of works, references to which occur in the Introduction and the Notes. As a rule abbreviations are not used and where they are used they are such as would be easily intelligible, e. g. पा. for पाणिनि, स्. for सूत्र, का. प्र. for काव्यप्रकाश etc. The manner of reference is also easy to understand. References to Kāvyaprakāśa are usually to the Ullasas, and, where pages are mentioned, they are from the Edition of Vāmanāchārya Zalakikar, third Edition by N. D. Banhatti, (1917). References to the pages of ध्वन्यारोक, अलंकारसर्वस्त, रसगङ्गाधर, etc. are to the editions of these works published by the Nirnaya Sagara Press, Bombay, through the Kāvyamālā Series. References to metrical works will present very little difficulty as passages in them can be referred to by numbers of stanzas and chapters. References to Bhamaha's काल्यालकार are to the text as published by Rao Bahadur K. P. Trivedi in his edition of प्रतापद्धयशोभवण, Bombay Sauskrit Series. No. 65. References to अष्ट्राध्याची and महाभाष्य are to अध्याय, पाद and सूत्र or आहिक.

MIRAJ, August, 20, 1925.

N. D. BANHATTI.

## TABLE OF CONTENTS.

|       |              |                                     |                        |          |       |       | T 0200           |
|-------|--------------|-------------------------------------|------------------------|----------|-------|-------|------------------|
| PRI   | EF.          | ACE                                 | •                      | ••       |       |       | (1)- $(4)$       |
| COI   | NT:          | ENTS                                |                        | ••       | •••   |       | i-viii           |
| INI   | RC           | DUCTION                             |                        |          | ***   | iz    | -xxxii           |
|       | 1.           | The Author                          |                        | ••       | • • • |       | ix-xii           |
|       | 2.           | Works of Udbhata                    |                        | ••       | •••   |       | xii-xv           |
|       | 3.           | The Kävyälamkär                     | a-sāra-s:              | amgraha  |       | 3     | iv-xvii          |
|       | 4.           | Udbhata's position                  |                        |          |       |       |                  |
|       |              | Literature                          |                        | •••      | •••   |       | ii–xx <b>i</b> v |
|       | 5.           | The Commentator                     | Indurāj                | a        | •••   | xxiv  | -xxviii          |
|       | 6.           | The Laghuvritti                     |                        | •••      | •••   | xxvi  | ii-xxix          |
|       | 7.           | Other Commentar                     | ies on th              | ie Kāvya | ī-    |       |                  |
|       |              | lamkāra-sāra-s                      |                        | _        |       | xxi   | r-xxxii          |
|       |              |                                     |                        |          |       |       |                  |
| - T-  | 311          | <mark>लंकारसारसं</mark> ग्रहः ल्    | तमाचियः                | ਹੋਰ• ।   |       |       | 9_05             |
| 411   | - <b>4</b> 1 | ०भगरतारताञ्च । ०                    | 35104                  | 41/10 1  |       | ***   | 8-85             |
| प्रथम | ो व          | र्गः                                | 050                    | •••      |       | ***   | 8-30             |
|       | पुन          | <b>रुक्तवदाभा</b> सादीनासष्टानामळंब | <b>काराणा</b> मुद्देशः |          |       | • • • | 9                |
|       | पुना         | इक्तवदाभासम्                        | ***                    | •••      |       |       | 2-3              |
|       |              | —तस्योदाहरणम्                       | • • • •                |          |       |       | 3                |
|       | छेक          | ानुप्रासः                           | •••                    | •••      |       | •••   | 3-8              |
|       |              | —तस्योदाहरणम्                       | •••                    | •••      |       |       | 8                |
|       | अनु          | प्रासः त्रिविधः वृत्तिसंश्रयात्     | •••                    |          |       | •••   | 8-8              |
|       |              | परुषा गृत्तिः तस्या उदाह            | रणम्                   |          |       | •••   | ч                |
|       |              | उपनागरिका वृत्तिः तस्य              | ा उदाहरणम्             |          |       |       | 4-6              |
|       |              | याम्या वृत्तिः—तस्या उदा            | हरणम्                  |          |       | 4.4   | Ę                |
|       | ला           | <b>अनुप्रासः</b>                    | •••                    |          |       |       | 6-90             |
|       |              | स्वतन्त्रपदात्मकः एकेकपद            | <b>।</b> श्रयः         |          |       |       | ৩                |
|       |              | स्वतम्त्रपदाश्रयः पादाभ्यार         | ने पदसमुदा             | यात्मकः  | 1. 7  |       | 6                |
|       |              | परतन्त्रपदाश्रयः पदद्वितर्या        | स्थतः                  | 1950     | 4.    | •••   | 6                |
|       |              |                                     |                        |          |       |       |                  |

|                                           |                                         |       | Pages. |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|-------|--------|
| परतन्त्रपदाश्रयः एकपदाश्रयशब्दद्वितयवर्ती | ***                                     | •••   | 9      |
| स्वतन्त्रपरतन्त्रपदाश्रयः                 | •••                                     | •••   | 9-90   |
| रूपकम्                                    | ***                                     | •••   | 90-94  |
| समस्तवस्तुविषयम्                          | •••                                     |       | 92-93  |
| —तस्योदाहरणम्                             | •••                                     | • • • | १२     |
| एकदेशविवर्तिरूपकम्                        | •••                                     | • • • | 93     |
| —तस्योदाहरणम्                             |                                         | •••   | 93     |
| समस्तवस्तुविषयं मालारूपकम्                | •••                                     | •••   | 93-98  |
| —तस्योदाहरणम्                             |                                         |       | 98     |
| एकदेशवृत्तिरूपकम्                         | •••                                     |       | १४     |
| —तस्योदाहरणम्                             |                                         | •••   | 98     |
| दीपकम्, त्रिविधम्                         | •••                                     | •••   | 94-98  |
| आदिदीपकम्                                 | •••                                     | ***   | 94     |
| —तस्योदाहरणम्                             | •••                                     |       | 94     |
| मध्यदीपकम्                                | •••                                     |       | 95     |
| —तस्योदाहरणम्                             | ***                                     | •••   | 9 6    |
| अन्त्यदीपकम्                              | •••                                     | •••   | 9 ६    |
| —तस्योदाहरणम्                             | ***                                     |       | 9 ६    |
| उपमा तद्भेदाश्च (१७)                      | •••                                     |       | 96-28  |
|                                           | तमासावसेया,                             |       |        |
| ३ तद्धितावसेया )                          | ***                                     | •••   | 96-22  |
| १. वाक्यावसेया श्रौती                     | ***                                     |       | 98     |
| —यथा शब्दयोगे तस्या उदाह                  | <b>रणम</b>                              |       | 99     |
| —इव शब्दयोगे तस्या उदाहर                  |                                         | •••   | 99     |
| २. समासावसेया आर्था                       | •••                                     |       | २०     |
| —तस्या उदाहरणम्                           |                                         |       | २०     |
| ३. वाक्यावसेया आर्थी                      |                                         |       | २०     |
| —तस्या उदाहरणम्                           |                                         | -     | २०     |
| ४. तिद्धतावसेया आर्थी                     |                                         |       | २ १    |
| —तस्या उदाहरणम्                           | ***                                     |       | 29     |
| ५. तद्धितावसेया श्रोती                    |                                         |       | 29     |
| —तस्या उदाहरणम्                           |                                         |       | 29     |
| छप्तोपमा (पंचविधा)—( १ वाक्यावसेया, २ सर  | गमावसेया.                               |       |        |
| रे सुरुधात्ववसेया, ४ कृदवसेया, ५ ति       |                                         |       | 22-20  |
| ६. वाक्यावसेया-उदाहरणम्                   | *************************************** | ***   | २२     |
| ७. समासावसेया ( एकलोपे ) धर्मछप्ता        |                                         |       | २२     |
| ८. समासावसेया (एकलोपे) वाचकछप्त           |                                         | •••   | २३     |
| - वनावान्तवा (दुग्रहान) ना वगञ्जत         | •••                                     | ***   | 53     |

|         |               |                           |                    |                                         |     | Pages. |
|---------|---------------|---------------------------|--------------------|-----------------------------------------|-----|--------|
|         | ٩.            | समासावसेया ।              | द्वेतयलोपा         | ***                                     | *** | २३     |
|         |               | तस्या                     | उदाहरणम्           | •••                                     | *** | 23     |
|         | 90.           | समासावसेया                | त्रितयळोपा         | •••                                     | ••• | २४     |
|         |               | —तस्या                    | उदाहरणम्           | •••                                     |     | २४     |
|         | सुब्धात्ववसेय |                           | ***                | •••                                     |     | 28-2€  |
|         | तद्भेदाः-     |                           |                    |                                         |     |        |
|         | 99.           | क्यजवसेया क               | र्मोपसानिका        | ***                                     | ••• | २४     |
|         |               | —तस्या                    | उदाहरणम्           | •••                                     | *** | २४     |
|         | 93.           |                           | <b>धिकरणोपमानि</b> | का                                      | ••• | २५     |
|         |               | —तस्या                    | उदाहरणम्           | •••                                     | ••• | २५     |
|         | 93.           | क्यङवसेया क               |                    | •••                                     |     | २५     |
|         |               |                           | -<br>उदाहरणम्      | •••                                     | ••• | २५     |
|         | 98.           | क्रिबवसेया कर्            |                    | ***                                     |     | 50     |
|         |               |                           | उदाहरणम्           | •••                                     |     | २५-२६  |
|         | कृदवसेया      | •••                       | •••                |                                         |     | २६-२७  |
|         | 94.           | कृदवसेया कर्मे            | पमानिका            | •••                                     | ••• | ' २६   |
|         |               |                           | <b>उदाहरणम्</b>    |                                         |     | २६     |
|         | 98.           | कृदवदेया कर्त्र           |                    |                                         |     | २६     |
|         |               | -                         | उदाहरणम्           | ***                                     | ••• | २६     |
|         | 90.           | तद्धितावसेया              |                    | •••                                     |     | २७     |
| . 0     |               | •                         | उदाहरणम्           | •••                                     | ••• | २७     |
|         | एवमुपमाभेद    |                           | ***                | •••                                     |     | 26-58  |
|         | प्रतिवस्तूपमा |                           |                    | •••                                     |     | २९-३०  |
|         |               | या उदाहरणम्               | ***                | •••                                     |     | ३०     |
|         |               | *                         |                    |                                         |     |        |
| द्विर्त | ोयो वर्गः     | •••                       |                    | •••                                     | *** | 38-88  |
|         | आक्षेपः (हि   | रोविधाः )                 |                    |                                         |     | ₹9-₹8  |
|         |               | ,।ययः /<br>वक्ष्यमाणविषयः | •••                | - ***                                   |     | 39     |
|         | 1. 0          | क्यमाणावषयः<br>—तस्योद    |                    | •                                       | ••• | 32     |
|         |               |                           | ાદ્રશ્યામ્         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 10  | 39-33  |
|         | २. इ          | उक्तविषयः<br>             | ***                | •••                                     |     | 33-38  |
|         | 2             | तस्योद                    | हरणम्              | ***                                     | *** | 38-30  |
|         |               | तः ( द्विविधः )<br>र्र    | ····               | • . • • • • • • • • • • • • • • • • • • |     | 38-34  |
|         |               | पिन्यासः ( द्विवि         | ાવાઃ /             | • • • • •                               | ••• | 38     |
|         | 9. j          | हेशब्दोक्तया—             |                    | •••                                     | ••• | 38     |
|         | 2 6           | —तस्योद                   |                    | •••                                     | ••• | 34     |
|         | ₹. †          | हेशब्दाभावे—<br>—तस्याट   | ***                |                                         | v   | \$ c2  |
|         |               |                           | 15- 4 A144         |                                         | *** | 4 7    |

|       |                   |                   |                              |            |         | Pages. |
|-------|-------------------|-------------------|------------------------------|------------|---------|--------|
| ř     | समर्थ्यपू         | र्वोपन्यासः ( हि  | (विधः)                       | ***        | •••     | ३५-३६  |
|       | 9.                | हिशब्दोक्तौ-      | •                            |            |         |        |
|       |                   |                   | गोदाहरणम्                    |            | ***     | = 34   |
| 3     | ₹.                | हिशब्दाभावे-      |                              | Her        |         |        |
| ,     |                   | —तस्              | <b>योदाहरणम्</b>             | •••        |         | ३६     |
|       | अर्थान्त          | रन्यासस्याप्रस्तु | तप्रशंसादृष्टान्ताभ्यां      | भिन्नत्वम् | •••     | ३७     |
| -2    | व्यत्रिकः         | •••               | •••                          | ***        | •••     | ३७-४०  |
| 4     | <b>अ</b> श्विष्टर | बब्दोपादाने (न    | वतुर्विधः )                  |            |         | ३८-३९  |
| V.    |                   | गम्योपमानोप       | <b>मियभावे</b> —             |            |         |        |
|       |                   | 9. 6              | <b>भनुपात्तनिमित्तः</b>      | 100        | ***     | ३८     |
|       |                   |                   | —तस्योदाहरणा                 | Į          |         | ३८     |
| 3     |                   | 7.                | <b>उपात्त</b> निमित्तः       | •••        | •••     | 36     |
| , s ' |                   |                   | —तस्योदाहरणा                 | Ą          |         | ३८     |
|       |                   | वाच्योपमानो       |                              |            |         |        |
|       |                   |                   | अनुपात्तनिमित्तः             | •••        | •••     | ३९     |
| -1    | *                 |                   | —तस्योदाहरणा                 | H          |         | 38     |
|       |                   | . Y. :            | उपात्तिनिमत्तः               | 15         | •••     | ३९     |
|       | <i>ি</i> স্ত ছহাৰ | दोपादाने ( पुर्व  |                              | •••        | •••     | 80     |
| 1     |                   |                   | ात्तनिमित्तस्योदाहर <b>ः</b> | णम्        | •••     | ४०     |
|       | विभावना           | ***               | •••                          | •••        | •••     | 80-89  |
|       |                   | स्या उदाहरणा      | <b></b>                      | • • •      | •••     | ४१     |
| 7 -   | समासोक्ति         |                   |                              | •••        |         | 89-83  |
|       | त                 | स्या उदाहरणम      | £                            | •••        |         | ४२     |
| 3     | अतिशयोनि          | केः (चतुर्विधा    | )                            | • • •      | =       | 87-88  |
|       | ٩.                | आद्य भेदः         | •••                          |            | •••     | 82     |
|       |                   | —तस               | योदाहरणम्                    | • • • •    |         | ४२     |
|       | ٦.                | द्वितीय भेदः      | ***                          | • • •      |         | ४३     |
| 1     |                   |                   | योदाहरणम्                    | •••        | ***     | ४३     |
|       | ₹.                |                   | -तस्योदाहरणम्                | •••        | •••     | ४३     |
|       | ٧.                | चतुर्थ भेदस्यो    |                              | •••        | •••     | 88     |
| 8     |                   | 10.7              |                              |            |         |        |
| नती   | यो वर्गः          |                   |                              |            |         | 84-83  |
| gui   |                   | 1111              |                              |            |         |        |
| - 1   | यथासंख्यम         |                   | •••                          | ***        | •••     | ४५-४६  |
|       | 7                 | स्योदाहरणम्       | •••                          | •••        | • • • • | ४६     |
| 1     | ं उत्प्रेक्षा (१  |                   |                              | •••        | •••     | 86-88  |
|       | 9.                |                   | णाध्यासे उदाहरणम्            |            | •••     | ४८     |
|       | ₹.                | अभावविषये         | कियाध्यासे उदाहर             | णम्        | ***     | 88     |

|                            |                  |       |       | Pages.        |
|----------------------------|------------------|-------|-------|---------------|
| स्वभावोक्तिः               | •••              |       | • • • | ४९            |
| —तस्या उदाहरण              | ाम्              | ***   | •••   | 88            |
| चतुर्थो वर्गः              | ***              | ***   | ***   | ५०-६१         |
| प्रेयस्वत्                 | •••              | •••   | ***   | ५०-५२         |
| स्थायिभावाः, व्यभिचारि     | भावाः, सात्विकभा | ৰাশ্ব |       | 40-49         |
| प्रेयस्व <u>दु</u> दाहरणम् | ***              | •••   | ***   | ५२            |
| रसवत्                      | ***              | •••   |       | 42-48         |
| रसाः                       | •••              | ***   | ***   | ५२-५३         |
| रसबदुदाहरणम्               | •••              | •••   | •••   | 43            |
| ऊर्जस्व                    | •••              | • ••• |       | 48-44         |
| —तस्योदाहरणम्              | •••              | •••   | •••   | 48            |
| पर्यायोक्तम्               | •••              | •••   | •••   | <i>प्</i> रुप |
| —तस्योदाहरणम्              | ***              | •••   | 0 # 9 | مربع          |
| समाहितम्                   | • • • •          | ***   | • • • | ५ ६           |
| —तस्योदाहरणम्              | •••              | •••   |       | 46            |
| उदात्तम् (द्विविधम्)       | •••              | •••   |       | 40-46         |
| १. वस्तुसंपद्दपम्          | •••              | •••   |       | ५७            |
| —तस्योदाह                  |                  |       |       | ون            |
| २. महदुपलक्षणा             |                  |       |       | 40-40         |
| —तस्योदाह                  | रणम              | •     |       | 46            |
| श्चिष्टम् (द्विविधम्)      |                  |       |       | 46-69         |
| १. शब्द्श्लिष्टम्          | >                |       |       |               |
| ર. સંધીશ્કાષ્ટ્રમ્         | } ····           | •••   | •••   | 45-48         |
| —तयोहदाह                   | हरणम्            | •••   | •••-  | ५९            |
|                            |                  |       |       |               |
| पश्चमो वर्गः               | •••              | •••   | ***   | ६२-७५         |
| अपह्नुतिः                  | •••              |       | •••   | ६२            |
| —तस्या उदाहरणम्            |                  |       | •••   | ६२            |
| विशेषोक्तिः ( द्विविधा )   |                  |       |       | ६२-६३         |
| द्वितीय भेदो दाहरणम        | <b>q</b>         | •••   |       | ६३            |
| प्रथमभेदोदाहरणम्           |                  |       |       | ६३            |
| विरोधः                     |                  |       |       | ६३-६४         |
| —तस्योदाहरणम्              |                  |       | •••   | ६४            |
| तुल्ययोगिता (द्विविधा)     |                  |       |       | €8-E4         |
| पूर्वभेदस्योदाहरणम्        |                  | . (1) |       | £8            |
| इन्तरभेटम्गोहारगण          |                  |       |       | દંષ           |

|                                         |               |         |       | Pages     |
|-----------------------------------------|---------------|---------|-------|-----------|
| अप्रस्तुतप्रशंसा                        | 000           | ***     | •••   | Ęv        |
| —तस्या उदाहरणम्                         | •••           | •••     |       | Ęv        |
| व्याजस्तुतिः                            | •••           | •••     | •••   | ६६        |
| —तस्या उदाहरणम्                         |               | • • • • | •••   | ् ६ ६     |
| विदर्शना •••                            |               |         |       | 5 5 - 5 V |
| —तस्या उदाहरणम्                         |               | •••     |       | ६६        |
| —भामहोक्तसुदाहरणस्                      | ***           | •••     | • • • | ६७        |
| संकरः ( चतुर्विधः )                     | ***           | • • • • |       | ६७-७१     |
| १. संदेहसंकरः                           | •••           | •••     |       | ६८–६९     |
| —तस्योदाहरणम्                           |               | •••     | •••   | ६९        |
| २. शब्दार्थवर्श्वलंकारसं                | करः           | • • •   | •••   | ६९-७०     |
| —तस्योदःहरणम्                           |               | •••     |       | ৩০        |
| ३. एकशब्दाभिधानसंक                      | ₹:            | •       | ***   | ৩০        |
| —तस्योदः हरणम्                          | •••           | •••     |       | ৩০        |
| ४. अनुषाद्यानुपाहकसंब                   | त् <b>र</b> ः | •••     | ***   | ७१        |
| —तस्योदाहरणम्                           | 204           | •••     | ***   | ७१        |
| उपमेयोपमा                               | •••           | •••     |       | ७१-७२     |
| —तस्या उदाहरणम्                         | • • • •       | ***     |       | ু ৩২      |
| सहोोक्तिः                               |               | •••     |       | ७२-७३     |
| —तस्या उदाहरणम्                         | •••           | ***     |       | ७३        |
| परिगृत्तिः ( त्रिधा )                   | •••           | 304     | •••   | ७३-७५     |
| १. समपरिश्वतिः                          | •••           | •••     | •••   | ৬४        |
| —तस्या उदाहरणम्                         |               |         | •••   | ৩४        |
| २. न्यूनपरिवृत्तिः                      | • • • •       | •••     |       | ' ওপ্ত    |
| — तस्या उदाहरणम्                        | •••           | •••     |       | ৬४        |
| ३. विशिष्टपरिश्वतिः                     | *             | •••     | **;   | ७४        |
| —तस्या उदाहरणम्                         | ***           | •••     |       | ७५        |
|                                         |               |         |       |           |
| षष्टो वर्गः                             | ***           | •••     |       | ७५-९२     |
| व्याख्यास्यमानषड <b>ं</b> काराणामुद्देश |               |         |       | ७६        |
| ससंदेहः                                 |               | •••     |       | ७६-७७     |
| — तस्योदाहरणम्                          | ***           |         |       | ં હદ્દ    |
| तस्य भेदान्तरम्                         |               | * *     |       | ৩৩        |
| —तस्योदाहरणम्                           |               |         |       | ৩৩        |
| अनन्वयः                                 |               |         |       | ৩১        |
| —तस्योदाहरणम्                           | •••           |         |       | ১৩১       |
| संसृष्टिः                               | •••           |         |       | 90-50     |
| —तस्या उताहरणम                          |               |         |       | 96-08     |

|    |                       | Table          | of     | Contents      | S           |         | vii              |
|----|-----------------------|----------------|--------|---------------|-------------|---------|------------------|
|    |                       |                |        |               |             |         | Pages.           |
|    | भाविकम्               |                |        |               |             | •••     | 49-60            |
|    | —तस्योदाहरणा          | F              | ***    | .*            |             |         | 60               |
|    | काव्यहेतुः [-लिङ्गम   |                | •••    |               |             | •••     | 69-68            |
|    | काव्यगुणाः—माधुर      |                | ग्णाः  |               |             |         | . 69             |
|    | काव्ये गुणालंकारयो    |                |        |               | • 5         |         | 62-63            |
|    | कान्यालिङ्गस्योदा     |                | ***    |               |             |         | 68               |
|    | काव्यदृष्टान्तः .     | • •            |        | 0             |             | ***     | 68-64            |
|    | —तस्योदाहरणा          | Į              |        |               | 0.0         | •••     | 64               |
|    | 000                   | •              |        | ۵             |             | • • • • | 64-97            |
|    | तस्य त्रैविध्या       | Į              |        |               | • •         | * * * * | 64               |
|    | वस्तुरूपध्वनिः        |                | •••    |               | 0.0         | •••     | ८६               |
|    | अर्लंकाररूपघ          | निः            |        |               |             | ***     | 23-32            |
|    | रसरूपध्वनिः.          | ••             |        |               | 0.2         |         | 66               |
|    | व्यञ्जकत्वस्य (ध्वनेः | ) भेदाः        | •••    |               | a c         | ***     | ८९-९२            |
|    | वाचकराक्तया           | अयं व्यज्जकत्व | म् (ए  | एकप्रकारम् ). | 40          | • • •   | 68               |
|    | वाच्यशक्तयाः          |                |        |               |             | •••     | 69-90            |
|    | व्यज्ञकत्वस्य (       | ध्वने:) विंशा  | तेभेंद | τ: .          | • •         | •••     | ९१-९२            |
|    |                       | 1.             |        |               |             |         |                  |
| NO | TES .                 | ••             | •••    |               |             |         | 1-178            |
|    | Varga I               | ••             | • • •  | •             | ••          | •••     | 1-51             |
|    | Varga II              | ••             |        |               |             |         | 51-83            |
|    | Varga III             |                | • • •  |               |             |         | 83-93            |
|    | Varga IV              |                |        |               | ••          | •••     | 94-118           |
|    | Varga V               |                | •••    |               |             |         | 118-144          |
|    | Varga VI              |                | •••    |               |             |         | 144-178          |
|    | Appendix I:           |                |        | mes           |             |         | i-vi             |
|    | Appendix II:          |                |        |               | Bring grown | • • • • |                  |
|    |                       |                |        |               | -           | ***     | vii-xi           |
|    | Appendix III          |                |        | सम्रह लाक्षत  | निस-        |         |                  |
|    | <b>लंकाराणामुदा</b>   |                | •••    |               | •••         | ••••    | xii-xxi          |
|    | Appendix IV           | _              |        |               |             | *       | xii <b>-xx</b> v |
|    | Appendix V:           |                |        |               |             | *****   |                  |
|    | mentione              |                |        |               | W OLES      |         | xxvi             |
|    | Appendix VI           |                |        |               | ndu-=:-     |         | 441              |
|    | and Udbh              |                |        | rped to T     |             |         | ii-xxix          |

|                                       | Pages.       |
|---------------------------------------|--------------|
| A List of Books consulted in preparin | ng           |
| this Edition                          | xxxi-xxxii   |
| Additions and Corrections             | xxxiii-xxxvi |
| Index I : अकारादिकमेण पद्मानां सूची   | 1-4          |
| Index II · Index to Notes             | 5-15         |

#### INTRODUCTION.

#### I THE AUTHOR.

---

From the general chaos and the consequent blind conjectures of many of the modern researchers, some of the Kashmirian poets and authors are saved by the great genius of Kalhaṇa, and our author is fortunate enough to belong to that category. Kalhaṇa's Rājataraṅgiṇī contains distinct mention of one Udbhaṭa whom from the authority of his (Kalhaṇa's) commentators and from other circumstantial evidence we can definitely identify with the author of Kāvyālaṅkārasārasaṅgraha.

#### (i) His place.

Udbhata was evidently a born Kashmirian as his name clearly shews. 1 The name Udbhata is one of the class of names of authors such as Jaiyata, Kaiyata, Allata, Rudrata and Mammata who are acknowledged Kashmirians. He was also a resident of Kashmir as he was the Sabhāpati of Jayāpīda, one of the kings of Kashmir.

#### (ii) His date.

In the first place we can ascertain with precision that Udbhata came after Bhāmaha and preceded Ānandavardhana. Udbhata had written a commentary on Bhāmaha and besides, the present work of his contains many distinct adaptations and verbal borrowings from Bhāmaha's Kāvyālankāra. Ānandavardhana pointedly mentions Udbhata in more than one place, and we may conclude from his manner of referring that Udbhata was regarded

<sup>1</sup> Compare G. Bühler's Report of a tour in Kashmir-J. B. B. R. A. S. Extra No. of 1877, PP. 64-65.

<sup>2.</sup> Cf. Rajtarangini, IV. 495, quoted below.

<sup>3.</sup> Udbhata's भामहाविवरण.

<sup>4.</sup> Instances in point may be seen here and there throughout the commentary.

by him as a venerable elderly author within memory of the people of those times. The times of Udbhata and Anandavardhana given by Rājataranginī are perfectly consistent with this our conclusion. Udbhata belonged to the reign of Jayāpīda (779-813 A. D.), and Anandavardhana flourished in the reign of Avantivarman (857-884 A. D.). Thus there exists a difference of about 40 or 50 years between the careers of both these Alankārikas and the date of the end of Udbhata and the birth of Anandavardhana would still be much nearer each other. Thus it is quite possible, Udbhata might have lived within memory of the people of Anandavardhana's times.

#### (iii) Other particulars.

Exceedingly little is known at present about the details of the private life of our author; and this is quite natural with the vast gulf of more than eleven hundred years between his and our own times. Man lives by his works. But the peculiar misfortune of Udbhaṭa was that his works were enveloped in oblivion before his name, which had existed in the works such as কাজ্যুসকাহা, ব্যাহ্বাহ্ব and the like, to remind us of the individual; and until the present work, one of his numerous compositions, was discovered about 45 years ago, we were only wondering at the

<sup>1.</sup> आनन्द्वर्धन has:—अन्यत्र वाच्यत्वेन प्रसिद्धो यो रूपकादिरळंकारः सोन्यत्र प्रतीयमानतया बाहुत्येन प्रदर्शितस्तत्रभवद्भिभेद्देशद्दादिभिः। (ध्वन्याळोकः—p. 108). Here तत्रभवद्भिः probably indicates that the person or persons thus referred to are remembered as living in the times of the writer. See also the other reference to Udbhaṭa on p. 96, ध्वन्याळोक.

<sup>2.</sup> Kalhana mentions Udbhata and Anandavardhana in his Rajatarangini thus:—

विद्वान्दीनारलक्षेण प्रत्यहं कृतवतनः । भहोश्चद्वद्वटस्तस्य (जयापीडस्य) श्वामभर्तुः समापतिः ॥ तरङ्गः-४.४९९ स्रकाकणः शिवस्वामी कविरानन्दवर्धनः । प्रथां रत्नाकरश्चागात्माप्राज्येवन्तिवर्मणः ॥ तरङ्गः-९-३४

<sup>3.</sup> The credit of the find is due to G. Bühler who undertook his famous tour in Kashmir in 1875, and brought to light many valuable works on poetry, rhetorics and history of Kashmir. For further information see his Report on the tour to Kashmir, J. B. B. R. A. S. Extra No. of 1877.

importance given to his name and the school of thought installed by him, by such writers as मामूट, जगनाय and others. No mention of his parentage, his teachers, his friends or even his own name exists in this work, and without the commentary of Indurāja we could not have learnt that the work belonged to the famous Alankārika Udbhaṭa. The only reliable information about the life and activities of Udbhaṭa is what is given to us by Kalhaṇa in his Rājataraṅgiṇī. Kalhaṇa thus mentions Udbhaṭa:—

विद्वान्दीनारलक्षेण प्रत्यहं कृतवेतनः। महोभूदुद्भटस्तस्य (जयापीडस्य) सूनिमर्तुः सभापतिः॥ —Rājataraṅgiṇī, IV. 495.

From this we learn that Bhatta Udbhata was the Sabhāpati or the Head of the assembly of Pandits, at the court of the Kashmirian king Jayāpīda. It appears from his present work that he was a profound grammarian. A hundred thousand Dīnāras per day seem to be too exhorbitant a tax on the treasury of the king even for those days of unbounded wealth. Possibly Udbhata was not going to the court of the king every day but once in many days or months; and the remuneration of Laksha Dīnāras probably pertained to the day when he attended the court.

Whatever the case might be, we need not at this time either envy or ridicule the learned man and the author for being the recipient of such a gift. In this connection we can only overlook the unjustifiable remarks made by Bühler upon Udbhata. He says:—"The oldest text books on alankara, those of Bhāmaha! and Bhatṭanāyaka, have been lost, but a great number are still extant, the earliest of which belong to the times of King Jayāpīda, 779-813 A. D. One of these, the Alankāraśāstra of Bhatṭa Udbhaṭa, I found, together with a commentary

<sup>1.</sup> The text of Bhāmaha has now been discovered, and we find it printed as an appendix to Pratāparudrayaśobhūshana, a modern work on poetics, edited with copious notes and introduction by Rao Bahadur K. P. Trivedi, B. A., in the Bomhay Sanskrit series, No. LXV.

of Pratīhāra Indurāja, in Jesalmir. Of this Bhattodbhata Kalhana says that he was Jayapida's Sabhapati, or Chief Pandit, and that he was paid daily a lakh of Dīnāras. is to be regretted that the recipient of such munificent pay did not write a more extensive book, and did not give us extracts from contemporaneous poets. He has only composed a short treatise on Alankaras or ornaments to be used in poetry, and most egotistically takes his examples from his own work, a Kumārasambhava". It was not the fault of Udbhata if his works did not survive till the age of our modern researcher; still less was it his fault if the researcher had remained blind to Induraia's statement that Udbhata had written 'a gloss on Bhamaha' or even if after reading the statement, had refused to admit the 'Gloss on Bhāmaha' as a 'book'. Udbhata Bhatta certainly does not deserve such a mention in a ridiculous tone if he did not dream in his time that his insertion of examples from contemporaneous poets would prove of great value to the researchers that were destined, eleven hundred years later. to wield the fate of writers like him in their hands. was the practice of very many writers on poetics to give their own verses as illustrations. Dandin, Bhāmaha. Rudrata, Jagannatha and many others have done the same more or less. Nay, the great Alankarika Poets seemed even to think it a matter of pride to have been able to give examples of their own composition in illustration of the several items of poetics. 1

#### II WORKS OF UDBHATA.

We know that Udbhata was the author of at least three works including the present one, the other two works which are not available at present, being (1) a commentary on Bhāmaha's work, and (2) a poem named Kumārasambhava.

निर्माय तूतनस्रदाहरणासुरूपं कार्यं मयात्र निहितं न परस्य किंचित्। किं सेव्यते समनसां मनसापि गन्यः करस्तरिकाजननज्ञानिकसता स्रोण ॥

<sup>1.</sup> See Jagannātha's Rasagangādhara—p. 2.

For this information we are indebted to Induraja who says in one place of his commentary, विशेषोक्तिलक्षणे च भामहृदिवर्णे महोद्धटेन एकदेशशब्द एवं व्याख्यातो यथेहास्माभिनीक्षितः and at another place, अनेन प्रन्यकृता स्वीपरचित्रकुमारसंभवेकदेशोत्र उदाहरणत्वेनोपन्यस्त: । व

About Bhāmahavivaraṇa we do not know anything as far as our present knowledge goes. The numerous references to Udbhaṭa occurring in various works on Alaṅkāra allude sometimes to such subjects as are not at all included in Kāvyālaṅkārasārasaṅgraha. It is possible that they might be referring to the 'Gloss on Bhāmaha' or perhaps to some other great work on Alaṅkāra that Udbhaṭa might have composed. Sometimes a very curious thing can be seen in some modern works: passages discussing the opinions of काव्यप्रशासकार and others are at times seriously quoted and fathered upon Udbhaṭa. For example, Rasagaṅgādhara says—अत्राहुरुद्धराचार्यः।''येन नाप्रसि य आरस्यते स तस्य बाधक इति न्यायेनालंकारान्तरविषय एवारस्थमाणोलंकारान्तरं बाधते। न चास्य विविक्तः कश्चिद्दित विषयो यत्र सावकाशो नान्यं वाधेत।..... न च

देव त्वमेव पातालमाशानां त्वं निवन्धनम् । त्वं चामरमरुद्दभूमिरेको लोकत्रयात्मकः ॥

इत्यादिकान्यप्रकाशोक्तों विविक्तां विषय इति वाच्यम् । ह्पकस्यैवात्र स्फुटत्वात् । रूषेषोपस्थापितपातालाद्यर्थस्याभेदारोपमन्तरेण लेकत्रयात्मकस्य दुरुपपाद्त्वात् । ...... तस्मादुपमादिप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेष एव स्वविषये सर्वत्रालंकारः ।'' इति । Here Udbhata is described as passing opinion on काव्यप्रकाशकार's (मम्मट's) views! Of course such quoted passages cannot be seriously considered. But the references of Anandavardhana, such as the one cited above in a foot note, or of Ruyyaka such as इह हि तावद्भामहोद्धटप्रमृतचिश्चरंतनालंकारकाराः प्रतीयमानमर्थं वाच्योपस्कारकत्यालंकारपक्षानिक्षिप्तं मन्यन्ते or उद्भटादिभिस्तु गुणालंकाराणां

<sup>1.</sup> It is not necessary to conclude that the name of the commentary itself was भामहविवरण. भामहविवरण more probably means only a gloss on Bhāmaha's work.

<sup>2.</sup> See page 14, 1. 21 of the text.

<sup>3.</sup> See page 16, 1. 22 of the text.

<sup>4.</sup> Rasagangadhara, pp. 393-394.

<sup>5.</sup> Alankārasarvasva, p. 3.

प्रायशः साम्यमेव सूचितम् l point to the fact that Udbhaṭa was a standard author on Alankāra and had written some alankāra works besides the present one. For the subjects referred to in the above passages are foriegn to this treatise.

The poem Kumārasambhava which was composed by Udbhata evidently contained the same theme that makes the story of the Kumārasambhava of Kālidāsa. And probably this was the reason why it was altogether lost to Sanskrit Literature except the fragment that exists in the shape of the examples of Kavyalankarasarasangraha. Although it is no wonder that the Kumārasambhava of Udbhata could not hold out for long against the established eminence of the poem of the Prince of poets, still his poetry is not of a low order and if its subject were not the same as that of Kālidāsa's Kumārasambhava it would surely have held its own upto this time. The verses included in the present work as examples are 94 and they are probably one Sarga of the whole poem as the thread of the narrative goes on fairly unbroken from beginning to end. sometimes the natural order of verses seems to be changed. Thus the natural position of the 8th<sup>2</sup> verse seems to be after the 5th.3 It is standing without a verb in its present position. The 33rd4 verse should have its natural place after the 31st5, for the 32nd6 verse contains the exclamation of the pe t and not the thoughts of Siva as is required by the 33rd verse.7 A little gap is also occasionally experienced between the meanings of two verses. that is quite natural in a narrative specially composed to illustrate all figures in a settled order. Notwithstanding this, there is a great beauty in the description and the style which makes it a great pleasure to read the poem even

<sup>1.</sup> Alankārasarvasva, p. 7.

<sup>4.</sup> Idem, p. 33.

<sup>2.</sup> See The text, p. 8.

<sup>5.</sup> Idem, p. 30.

<sup>3.</sup> Idem, p. 6.

<sup>6.</sup> Idem, p. 32.

<sup>7.</sup> Idem, p. 33. See appendix II for the verses given in the order in which they exist in the text.

more than once. And one really cannot but regret the fate of such a beautiful poem condemned to rest in oblivion for no defect of its own.

The substance of the story contained in these 94 verses is as follows:-After [burning cupid] the God Siva passed his time leisurely in a valley of the Himālayas (Stanzas 1-2). But when the autumnal season ( মুকু ) appeared his mind again became perturbed by passion and he began to think about Parvati (St. 3-31). Being thus agitated he came to Pārvatī in the guise of a celibate ( ब्ट्र ) (St. 32-35 ). He saw Pārvatī performing hard penance, and yet shining beautiful in that condition (St. 37-44). While he was thus observing and musing on the beauty and lustre of Parvati he got intensely excited and was on the verge of committing a rash act (St. 45-58). But he appeared himself in time and addressed Pārvatī thus:-" You are the daughter of the glorious Himālava and vourself are beautiful beyond comparison (St. 59-68); such hard penance is not proper for you and if you are performing it with the desire of getting a wooer, it is quite needless (St. 69-79): for, on account of your beauty every youth is bound down to your feet as a slave, रूपेण ते युवा सर्वः पादबद्धो हि किंकरः. Even God Vishnu will abandon Lakshmi and come down for your hand (St. 80-91). Therefore abandon this ascetic life and have a home for yourself with any fortunate youth as your mate, किं चात्र बहुनोक्तेन त्रज भर्तारमाप्रहि । उदन्वन्तमनासाय महानद्यः किमासते ॥"

#### III. THE KAVYALANKARA-SARA-SANGRAHA.

This work is a treatise on the figures of poetry belonging to word and sense. In all 41 alankāras are accorded treatment and these 41 are divided into 6 groups. Neither the groups nor the whole order of enumeration seem to follow any scientific principle. The order of the alankāras and their grouping generally follow Bhāmaha. The definitions are also many a time borrowed, sometimes completely and sometimes with a slight change, from Bhāmaha. The definitions of विभावना. the

first variety of अतिश्योक्ति, यथासंख्य, सहोक्ति, ससन्देह and अनन्वय are bodily taken from Bhāmaha. The definitions of आक्षेप, उत्प्रेक्षा, अपहाति, विरोध and अप्रस्ततप्रशंसा are accepted with some change. Half portions of the definitions of पर्यायोक्त and रसवत are also taken from Bhāmaha. But even so much borrowing cannot overshadow the original nature of Udbhata's work. His originality and acuteness are seen even in the slight alterations he makes in Bhāmaha's originals. In the definitions which he has not taken from Bhāmaha his genius is fully brought out, for even Mammata has many times thought it fit to accept the ideas and structures created by Udbhata. Udbhata only accepts Bhāmaha's version where he agrees with him, and no one will find fault with him if he has done so instead of casting the same definition in words different from those of Bhamaha. If his own views are the same as those of Bhāmaha on a particular alankara, a straight-forward borrowing from such a great author as Bhāmaha was perhaps better than composing the definition in his own words which was bound to be similar in meaning with that of the original. When the definition of Bhāmaha does not fit in with his more advanced views he casts it aside and brings out his own definition which would even match with that of Mammata in accuracy.

The high ability and the independence of thought of Udbhaṭa in the province of Alankāra is displayed in one more way. He is not at all a slavish follower of Bhāmaha or any other old ālankārika. He has rejected some alankāras that are treated by Bhāmaha, as he did not think it fit to treat them as separate alankāras. Thus he does not at all mention the alankāras यमक, असंभव (उपमाभद), उपमाज्यक and उत्रेक्षावयव which are defined and illustrated in Bhāmaha's Kāvyālankāra. On the other hand he adds some alankāras of his own to the established list of alankāras and they are invariably accepted after him by all writers on

<sup>1</sup> For example, see the definition of अवस्तुतवश्रांसा. By putting the single word वस्तुतार्थानुवान्यनी he has excellently brought out the chief characteristic of the alankara which was absent in Bhamaha's definition.

rhetorics. According to our knowledge Udbhata is the first writer to include পুন্তব্যাধাৰ, কাল্যইনু and কাল্যইনের in the generally accepted list of alankāras. Not only in the work of Bhāmaha but in those of Dandin, Vāmana and other old writers no trace is found of these figures. The proper examples of ইয়ানে and কাল্যকিছ্ণ were inserted under some other alankāras and the creation of such alankāras as কাল্যকিছ্ণ and ইয়ানে, especially of ইয়ানে, did not occur to any one. We are thus led to the conclusion that Udbhata first brought these alankāras into existence. They were of course accepted and placed among important alankāras by later writers.

#### IV. UDBHATA'S POSITION IN ALANKĀRA LITERATURE.

Rhetorics poetics as a science was early and developed in Kashmir, and different stages in its development are illustrated clearly in the works of different authors. Bhāmaha was a Kāśmīraka and he is the oldest extant author among them to write on Alankara. Soon after him among the extant writers comes Udbhata at the end of the eighth century and somewhere about this time must have appeared the author of घ्वनिकारिकाड. After him came the celebrated Anandavardhana, the author of Dhvanyaloka, in the latter half of the ninth century. Something like 80 years later, in the latter half of the tenth century, was the time of our commentator Indurāja; and slightly anterior to Indurāja must have lived Rudrata1 the author of Kāvyālankāra and Mukula

<sup>1.</sup> The only terminus ad quem to Rudrața's date was supposed to be the middle of the eleventh century as his commentator Namisādhu had written his comment in A. D. 1069 But we can now say with certainty that he appeared before Indurāja whose time we have settled to be about A. D. 970 We can also have a probable estimation of the terminus a quo of his date. Indurāja now and then quotes him without name. And it is the habit of Indurāja to quote the recent authors of his time without name. Also Dhvanyāloka does not contain a single

the author of Abhidhāvrittimātrikā. After Induraja came Abhinavagupta, the author of the gloss Lochana on Dhvanyāloka, for he mentions his own date in some of his works, which is the end of the 10th century A.D. After this came Mahimabhatta, Kshemendra, Ruyyaka and finally Mammata. This list is, we believe, fairly complete as far as the important Kashmirian writers on Alankāra are concerned; and if we add a few names such as Dandin, Vāmana, Bhojarāja, Hemachandra and Vāgbhata (author of Vāgbhatālankāra) we shall have completed a rough survey of all authors on poetics upto the time of Mammata.

The Kashmirian authors have been mentioned separately in the above list to shew the extent to which the Science of poetics or Alankāraśāstra was early developed by the Kāśmīrakas. Not only was the development early and extensive but its direction and trend also seem to be different from the views and theories of ālankārikas in the rest of India. If we compare the works of Dandin, Vāmana, Bhoja and Vāgbhaṭa on the one hand with those

verse either taken as quotation or otherwise from Rudraţa. This and the general treatment of the subject in the work which is of a modern type indicates that the work must have been composed a little after Anandavardhana and a little before Indurāja. Now the time of Anandavardhana is about A. D. 885-910. Therefore, unless any contradictory evidence comes forth, we can place Rudraţa in the interval between the two limits viz. A. D. 900 and 970.

1. Keśavamiśra of Alańkāraśekhara, Vāgbhaṭa of Kāvyānuśāsana and some others have not been included in the above enumeration as they probably come after Mammaṭa. They are probably non-Kāshmīrians. Even if they be Kāshmīrians they would not affect our conclusions in any way. Some say that Vāmana of Kāvyālaṅkārasūtra was a Kāshmīrian, but we do not think so. At least it is quite certain that his views are not similar to those of Bhāmaha, Udbhaṭa and others who are accepted Kāshmīrians. We are not so much concerned with his actual place of living as we are with the trend of views that he displays in his work.

of Bhāmaha, Udbhaṭa and Ruyyaka on the other, there will be found many important and inherent diversities in these two groups. Dandin and his followers give supreme prominence to Guṇas which are ten according to them¹, or even more according to Bhoja. Doshas or faults in their opinion are the opposites of Guṇas. And Rīti or style is also admitted by them as an essential factor of poetry². They admit the alankāras Hetu, Sūkshma and Leśa. All these peculiarities exist in the works of these authors irrespective of time; and all these are scrupulously avoided by all Kashmirians, even by the old author Bhāmaha. Bhāmaha especially decries the distinctions between Vaidarbhī and Gaudī Rīti's, has only three Guṇas very scantily treated and does not admit Hetu, Sūkshma and Leśa into his list of alankāras³. All other Kāshmirian ālankā-

श्लेषः प्रसादः समता माधुर्यं सुकुमारता ।
 अर्थव्यक्तिरुद्।रत्वमीजःकान्तिसमाथयः ॥
 इतिवेद्भेमार्गस्य प्राणा दश्रुणाः स्मृताः ।-काव्यादर्शं १, ४३-४२०

Vāmana has:—पूर्वे (ग्रुणाः) नित्याः। ३१९१३. Compare his well-known stanza: युवतिश्विरूपमङ्ग काव्यं स्वद्ते श्रुद्धरुणं तद्ग्यतिव। etc. Vide also the whole of the 1st परिच्छेद of भोज's सरस्वतीकण्डाभरण which is devoted to Guṇas and their विपर्यवड and other दोषड. See also the 3rd परिच्छेद of वाग्भट's काव्यालंकार which treats of ग्रुणा in the same manner as Daṇḍin.

2. Vāmana's सूत्र viz. रीतिरात्मा काव्यस्य । (१।२।६) is well-known. Daṇḍin writes—

अस्यनेको गिरां मार्गः स्क्ष्मभेदः परस्परम् । तत्र वेदर्भगोडीयो वर्ण्येते प्रस्कटान्तरी ॥-काव्यादर्भ, १, ४००

Bhoja has treated 'style' in the beginning of the 2nd परिच्छेन of सरस्वतीकण्ठाभरण. All his different names such as जाति, गति, रीति, वृत्ति etc. can be included under 'style'. Vägbhaṭa has treated रीति in काव्यानुज्ञासन, ४, १५०-१५३.

3. Bhāmaha writes about Rīti thus:

गीडीयमिद्मेतजु वैद्र्भमिति किं पृथक्।

गतानुगतिकन्यायान्नानाख्येयमभेषसाम्॥ –काव्यालंकार, १० १२०

Bhamaha devotes only three verses to the three Gunas माधुर्य, ओजस and प्रसाद; while Dandin takes about 60 verses to describe them. About हेत्, सूक्ष्म and हेत् Bhamaha says: –हेतुश्र सूक्ष्मों हेशोथ नालंकारतया मतः।–काव्यालंकार, २००६०

rikas follow the same path and even Ruyyaka of Alankāras sarvasva who has treated more than 80 alankāras has not thought fit to accept Hetu<sup>1</sup> and Leśa. This, we think, sufficiently establishes the diversity between the two schools, one of Kāśmīrakas and the other of Vaidarbhas (if we may so call it) of Dandin, Bhoja and others.<sup>2</sup> The epithets new and old would be quite inappropriate for these schools, as developments of both the systems were going on on their own lines up to the time of Mammata.

It is needless to dilate upon the development and history of the Kashmirian and the Vaidarbha schools in Alankāra Literature, as it is not germane to our subject under discussion. Even without reference to the Kashmirian or non-Kashmirian nature of his views one can clearly see from the contents of his work that Udbhata was the lineal descendant of the thought-system of Bhāmaha on the one hand and the precursor of Mammata in many important points of principle and method on the other. In this way it can be shown-and we hope we have sufficiently shown it in our Notes-that he holds a very important position in the line of authors which began with Bhāmaha and terminated with Mammata. As all these authors in the thought-system promulgated by Bhāmaha are Kashmirians we may very well call the school of thought which they formed the Kashmirian School of Alankarikas Thus from the inherent nature of his work and not from any circumstantial evidence it can be ascertained that Udbhata occupies an important place in the Kashmirian School.

We have already pointed out that Dandin, Vāmana, Bhoja and others of their type differ as a class from the Kashmirian writers such as Bhāmaha, Udbhata, Ruyyaka and Mammata. Many more minor yet important differences exist between the two groups which in our opinion go to prove the divergence between the Kashmirians and the

<sup>1.</sup> We must always bear in mind that the alankāra ইনু of Dandin and others is not the same as the কাৰ্যন্তিত্ব or কাৰ্যন্তি of the Kashmirians.

<sup>2.</sup> The inherent diversity between these two schools is pointed out in our Notes in many places.

non-Kashmirians. The whole matter is worth a detailed treatment but there is no occasion for it here.

The whole Kashmirian school of Alankārikas in itself seems to have undergone a great change and development. If we compare the work of Bhāmaha with that of Mammata we find that both have essentially different kinds of treatment of the science of poetics. Both the style and method have changed and the views have undergone a great revolution. The new school of thought which arcse and spread only in Kashmir was started or promulgated by the author of Dhvanikārikās who must have lived some time before Ānandavardhana. The special characteristic of this new school was the Dhvani theory. The prominence of Dhvani established with much force by Dhvanikāra and Anandavardhana was afterwards disputed or even altogether thrown over by some writers. Along with this discussion and the consequent development of ideas, a reform was

<sup>1.</sup> If all that is said above is accepted, it would also remove the reasons by which some are put into puzzle about the mutual chronological relations of Dandin and Bhāmaha. In many places, Dandin in his Kāvyādarśa seems to criticise the views of Bhāmaha, while Bhāmaha also decries in his work some opinions which are exactly the opinions held by Dandin. If we accept the view that both were criticizing the tenets of the schools represented by each other and not of individuals all puzzle will be solved.

<sup>2.</sup> Indurāja (and perhaps Udbhaţa) was probably one who disputed the supremacy of Dhvani. He holds that Divani is the beautifier of Vāchya Artha and is therefore to be included in alankāras. Dhvani, therefore, according to Indurāja need not be recognised as the all important element in poetry. We are not certain that Udbhaṭa knew the चित्र theory, for we cannot settle whether Dhvanikāra preceded or followed Udbhaṭa. Considered independently, his work contains no indication that he was aware of चित्र at all. Indurāja of course interprets his silence on चित्र in a different way. He says that, Udbhaṭa [did not treat of चित्र because he thought it altogether included in the alankāras that he had treated of. But evidently this is an attempt of fathering his own views about चित्र upon Udbhaṭa.

going on in the notions about alankāras also!. The somewhat loose descriptions of Bhāmaha were replaced by accurate and scientific definitions and newer alankāras were brought into existence as more minute discernment prevailed. Till up to the time of Mammata the alankāras came up to about seventy and even more; and the tendency of Mammata is seen to diminish the number of alankāras already growing too unwieldy.

We have unfortunately no means at present to know Udbhata's views about Dhyani theory. But in the development of alankāras Udbhata's position is very clear. He forms the necessary link between the position of Bhāmaha and the position of Mammata. While in some places Udbhata accepts verbatim the definitions of Bhāmaha, in others he creates new ideas and builds up his own definitions upon them which have later become the basis of the treatment of Mammata. The whole scientific treatment of Upamā that is put forth by Udbhata is wholly taken up and assimilated by Mammata in his work. Atiśavokti. Utorekshā and many other alankāras have been treated by Udbhata in such a way as to prove a basis to the treatment of Ruvyaka and Mammata. Of course Mammata does not take anything verbally from Udbhata or any other writer but his indebtedness to Udbhata can be seen in the above alankaras and others if the treatment and divisions of both are compared carefully with each other.2 The introduction of Kavvahetu and Drishtanta is an important feature of Udbhata's work and we have already adverted to it before.

We have not the whole system of Udbhata's views before us, as probably a small piece of his whole work

<sup>1.</sup> This development of alankaras was quite independent of the development going on in the theory of আনি. Alankaras are only a department of the science of poetics, but the question of 'আনি' or 'no আনি' was the essence of that science.

<sup>2.</sup> For a detailed comparison of Udbhata with Bhāmaha on the one hand and Mammata on the other see our Notes at the end of each plankara.

has reached us. But he was no doubt a very important writer in the whole Kashmirian system of ālankārikas. All authors including Ānandavardhana, Abhinavagupta, Ruyyaka and Mammata refer to him with great respect. He must have originated a school of thought that had some very peculiar tenets of its own. This is clear from the frequent references occurring in very many works, as उद्घादयः, ओद्र्याः, उद्ध्यसतानुयायिनः, उद्ध्यसत्यः etcl. As many of the peculiarities as could be gathered from the references made to them are given here:—

- (1) Udbhaṭa and his followers considered that guṇas and alankāras were essentially of the same nature, both being the inherent beautifiers of poetry. The only difference that is made between guṇas and alankāras is because they belong to different elements of poetry. The guṇas belong both to word (शब्द) and sense (अर्थ) together, while the alankāras belong either to शब्द (e. g. Anuprāsa, Yamaka etc.) or to अर्थ (e. g. Upamā, Utprekshā etc.) severally, and not to both of them together. This is the only reason why guṇas and alankāras should be distinguished from each other, otherwise they are all the same.
- (2) The alankāras Upamā, Utprekshā etc. exist even when they are known by suggested sense as well as when they are expressed. Mammata and others hold that alankāras only belong to Vāchya or expressed sense; all suggestion if prominent is called Dhvani.
- (3) If Ślesha and some other alankāra exist together, importance is to be given to Ślesha and the other alankāra is to be considered subordinate.<sup>2</sup>
- (4) The suggested sense is altogether included in the alankāras as it is only a beautifier of the Vāchya sense and

<sup>1.</sup> Such references occur in रसगङ्गाधर p. ४९१, ४७८ ; ध्वन्यालोक p. १०८; अलकार-सर्वस्व p. २,७ ; रत्नापण (a commentary on अतापस्त्रयशोश्चण) p. २२५, ४२७ ; and many others might be existing as we have not ransacked all commentaries and minor works for that purpose. Individual references to Udbhata exist almost in every work on alankara that came after him.

<sup>2.</sup> Mammata has refuted this view. See K. P. Ullasa IX, pp. 520-527.

such a beautifier is fit to be included in alankaras. Thus all Vyangya sense comes under पर्यायोक्त, अपस्तुतप्रशंसा etc. 1

Induraja has brought in these last two views in his commentary; the first in his discussion on Slesha and the other at the end of the commentary.

#### V. THE COMMENTATOR INDURAJA.

Indurāja, the author of the Laghuvritti, is also an important personage in the history of Alankāra Literature. He was connected with two other well known writers in the field of Alankāra. As a pupil he was related to Mukula² the author of Abhidhāvrittimātrikā. Mukula in the last Kārikā of his Abhidhāvrittimātrikā mentions Kallaṭa as the name of his father. Now Kalhaṇa in his Rājataraṅgiṇī mentions one Kallaṭa as a किंद्र पुरुष living in the reign of Avantivarman:—

अनुम्रहाय लोकानां महाः श्रीकल्ल्याद्यः । अवन्तिवर्मगः काले सिद्धा अवमनातरन् ॥ Rājataraṅgiṇi—V.66.

Avantivarman's reign lasted from A. D. 857 to 884 Assuming that this Kallata is the same as the father of Mukula we may fix upon the end of the 9th and the beginning of the 10th century as the date of Mukula. Hence Mukula's pupil Indurāja may fairly be assigned to a time little later than that of Mukula i. e. circa A. D. 950

As a teacher (upādhyāya) Indurāja was connected with Abhinavagupta the commentator of Dhvanyāloka, as Abhinavagupta himself states in the beginning of his Locana:—

मीमांसासारमेवात्यद्जलाधिविधोस्तर्कमाणिक्यकोशात् साहित्यश्रीसररिर्जुधकुसमधोः शोरिपादाब्जसङ्घात् । श्रुत्वा सौजन्यसिन्धोर्द्विजवरसुकुलात्कीर्तिवल्लयालवालात् काम्बालङ्गरसारे लघुविवृतिमधात्कोङ्गणः श्रीन्द्रराजः ॥

<sup>1.</sup> It is needless to cite here all the references from which the above gist is drawn.

<sup>2.</sup> Induraja himself at the beginning of his Laghuvritti says:— विद्व्यवान्धुकुलकाद्यिगस्य विविच्यते । प्रतीहारेन्दुराजेन काव्यालङ्कारसंग्रहः ॥ At the end also he has a very beautiful verse on Mukula:—

भट्टेन्दुराजनरणाटजकृताधिवासी हृद्यश्चतोभिनवगुप्तपदाभिधोहम् । यत्किंचिदप्यनुरणन्स्फुटयामि काव्या-लोकं मुलोचननियोजनया जनस्य ॥

-Dhvanyālokalochana, P. 1.

But how can we say that Indurāja, the author of the Laghuvritti, was the same as the Indurāja, the teacher of Abhinavagupta? There might have been two different personages of the name of Indurāja. The times of raising such objections have now passed, but still some corroborative evidence might be adduced for our conclusion.

<sup>1.</sup> While the work is passing through the press we observe, however, that in his recently published essay on "The History of Alankara Literature," prefixed as an Introduction to the Second Edition (1923) of bis साहित्यदर्गण, Mr. P. V. Kane expresses his opinion that "though महेन्द्रराज and अतीहारेन्द्रपान were both of them well versed in Alankara Sastra and flourished almost about the same time, they must be regarded as distinct." The facts of the case do not, it seems to us, warrant such a conclusion. We fail to see how the fact that Induraia differed from the views of the author of Dhvanyāloka would prevent him from explaining that work to his pupil. Even at this date we observe a staunch Vaishpava, follower of Dvaita Vedanta, explaining to his pupil tenets of Advaita Vedanta which he personally does not approve of. According to our old ideas the acharya or preceptor is regarded as सर्वज्ञास्त्रपारंगत and is expected to teach every thing that the pupil has a craving to learn. Besides one must bear in mind that Abhinavagupta had more teachers than one, and when he only says 'अस्मद्भाव:, ' अस्मद्भाव्याय:, ' etc. without mentioning the name of the teacher it is quite possible that some teacher other than Induraja might have been meant.

- (1) We have seen that Anandavardhana lived about A. D. 900. Induraja quotes without name more than one verse of the authorship of Anandavardhana. It seems to be the habit of Induraja to give the name of a remote author. He always quotes without names from authors that were quite recent in his time. Verses of Rudrata and many other verses which we have not been able to trace up to any extant writer, are quoted in a similar way without name. He quotes the names of Bhāmaha, Vāmana, Daṇḍin, Amaruka, but not of Rudrata, Anandavardhana and the like. This clearly shews that Anandavardhana was a recent author when Induraja lived.
- (2) Indurāja, the teacher of Abhinavagupta, was also a poet and an ālankārika, and lived at the same time and in the same place as Indurāja, the author of the Laghuvritti, therefore it is probable he may be identical with the author of the Laghuvritti.

Thus, we think, it is established that Indurais lived about A. D. 940-990.

Abhinavagupta also tells us something about the parentage of Indurāja. He has written a gloss on Bhagavadgītā and at the end of it he tells us that Indurāja's father was Bhūtirāja and his grandfather was Sauchuka, of Kātyāyana gotra.

That is all that we can at present know or determine with any amount of certainty about Indurāja. The rest is bound to be mere guess, or at the most, probable inferences from the facts available.

We can very readily believe that Indurāja was a Kāshmīraka. His own work and his relations with other ālankārikas before and after his time almost make it

<sup>1.</sup> One verse is : सर्वेकशरणमक्षय—etc. ( Vide p. 88 of the text). This verse occurs on p. 101 of ध्वन्यालोक where the author distinctly owns the verse as his own thus: यथा वा ममेव। 'सर्वेकशरण etc.' Another verse is लावण्यकान्तिपारियुस्ति etc. (Vide p. 87 of the text). This is also owned in ध्वन्यालोक at p. 110 in a similar way.

certain that he lived in Kashmir. His own work shows that he had a very intimate acquaintance with all Kashmirian works on alankāra and his views are nothing if they are not of a Kashmirian type. Yet we must solve the difficulty presented by the epithet Kaunkana which Indurāja has himself appended to his name before we can call him a native of Kashmir. There may be three possible conjectures—

- 1. Kunkana (কুরুণ) might be the name of his father or some remote ancestor, so that Kaunkana may mean 'a son or descendent of Kunkana.'
- 2. Kunkana or Konkana might be a town or a province somewhere in or near Kashmir and Indurāja must be an inhabitant of that place.
- 3. Konkana must be the same province that is at present styled by the same name. Thus Konkana may mean the modern coastal districts of Kolaba and Ratnagiri, south of Bombay.

If we accept Abhinavagupta's information, and we cannot doubt it, then we must reject the supposition that Kunkana was the name of Indurāja's father. And it is extremely improbable that Indurāja might be referring to any of his remote ancestors by the word Kaunkana. No geographical or other data are available that would support our second supposition. The third supposition, that Konkana of modern times must be the country to which Indurāja belonged, seems also to be beyond all probability. A person, native of the southwest coast of India, intimately connected with several people of a province a thousand and more miles apart, seems a quite impossible picture for those olden times.

But although we may be unwilling to believe that Indurāja was a native and resident of the coastal districts called Konkan we may still suppose that his family had come from Konkan to be naturalised in Kashmir in bygone times. His case might be compared with that of the Konkanastha Brahmans of our times who

while still calling themselves Konkanasthas (i.e. कोइणा:) have left all traces of their connection with Konkan and have become naturalised residents of Mahārāshtra and other Indian provinces for several generations. That Indurāja's forefathers might have migrated from Konkan to Kashmir is rendered probable by the available evidence that a general intercourse was kept up between these provinces in those times. The following verses in the poem of a Kashmirian poet (मह्न) contain the description of an ambassador named तेजकण despatched by अपरादिख, the king of Konkan, to Kashmir in the 12th century:—

वचोभिर्तुनुदे दन्तद्युतिश्रीखण्डपाण्ड्रभिः । वादिनां वाददर्पोष्मा येन सूर्पारकाध्वस्य ॥ यं श्रीमदपरादित्य इति दूत्यप्रसिद्धये । प्रजिघाय घनश्चाघः काक्सीरान्कोङ्कणे (न्कुङ्कुणे) श्वरः ॥ तेन श्रीतेजकष्ठेन.......etc.

श्रीकण्डचरित of मङ्ग, 25, 109 to 111.

Thus Indurāja, although a Kashmirian to all intents and purposes might very well call himself a Kaunkana.

Indurāja has also prefixed the epithet স্লীছা to his name. It may mean 'the holder of a title of that name' or 'the recipient of a freehold such as সমহাত. It may even be connected with Pratihāra, the particular syllables in the Sāma-hymns which the Pratihartri¹ has to sing. Indurāja was perhaps a follower of the Sāma-Veda.

The verses which Abhinavagupta has quoted as belonging to Indurāja and the two verses ascribed to Bhattendurāja in Kshemendra's Auchitya-vichāra-charchā and some other works are given in Appendix II.

#### VI. THE LAGHUVRITTI.

The Laghuvritti of Induraja is a very valuable and learned commentary. Its special elegances are:

<sup>1.</sup> See Chhandogyopanishad, 2-9-6.

- (i) The peculiar and charming method of explaining the Kārikās.
- (ii) The flowing, argumentative and terse yet lucid style.

Indurāja's way of explaining Kārikās is his speciality. He first takes one of the epithets in the Kārikā as the primary definition and begins to shew how all other epithets are necessary to have a complete definition of the alankāra in question. For example, see the vritti on the definitions of Ślishţa, Utprekshā, Sandeha, and Sankara.

Indurāja's style is terse yet it is not at all difficult to an accustomed reader of Sanskrit commentaries. It is not elliptic as that of Mammata.

Udbhata's Kāvyālankārasārasangraha with the commentary of Indurāja is a very valuable work. The accurate yet easy definitions of Udbhata, the learned disquisitions of Induārja upon them and the beautiful examples exactly fitting in with the bearing of the Kārikās, forms a combination at once very useful and engaging. The alankāras treated are few and prominent and there are no elaborate and minute divisions made of them as is the tendency of works on Alankāra later than Mammata. The work would therefore be a very handy and useful manual to a modern student of Alankāra who would perhaps equally dislike the cumbrous and unwieldy dissertations of modern writers on the one hand, and the loose and primary treatment of very old authors on the other.

#### VII. OTHER COMMENTARIES ON THE KAVYA-LANKARA-SARA-SANGRAHA.

Udbhata himself was a commentator as we have seen above. He had written a gloss on Bhāmaha's Kāvyālankāra. But his original and creative genius could not be satisfied with having commented upon others' views merely; so he wrote the present work which has since become a

landmark in the development of the science of poetics. Judging from the tributes paid to him and from the references made to him and to his opinions by alankara-writers we can say without the least fear of exaggeration that his influence on alankara literature was second to none till the time of Mammata's Kāvvaprakāśa. It is true that owing to the great advance effected during the three centuries that intervened between them and owing to the absorbing genius of Mammata, Udbhata's works were thrown rather into the background after Mammata's time. Yet as facts are being brought to light gradually the real state of things has begun to force itself upon us and we are becoming aware of the fame and popularity that our author once enjoyed. Commensurate with his fame and popularity the number of his commentators must have been large, and from the facts that are now available we can assert that his work was commented upon by more than three exegetes at least.

As far as our knowledge goes the first commentator that Udbhata had was Induraja. It does not appear either from the contents of Induraia's Laghuvritti or from any external evidence that Udbhata had another commentator before Induraia. After Induraia we find that one राजानकातिलक is mentioned as having written an उद्धरविवेक or विचार. commentary विमर्शिनी of जयरथ on Ruyyaka's अलंकारसर्वस्व states in more than one place that राजानकतिलक wrote a gloss on Udbhata called उद्धरविवेक, and that the सर्वस्वकार himself generally followed the views propounded in उद्धाविके. (Vide Kāvyamālā edition of अलंकारसैवस्व pp. 115, 205 etc.) Now Ruyvaka composed his अलंकारसर्वस्व about A. D. 1150. And relying upon the facts which seem to prove that Ruyyaka was the same person as Ruchaka who mentions राजनकतिलक as the name of his father we may place राजनकतिलक a little before A. D. 1150.

Of this उद्भविक no MS. has as yet been discovered. But another MS. containing a commentary named उद्भारकार-विद्वति: has been discovered at Kudalur Mana, in Malabar in A.D. 1919-20. A copy of it has been deposited in the Gov-

ernment Oriental MSS. Library, Madras. The text of Udbhata adopted by this commentator is the same as that of Indurāja and from its contents the commentary appears to be written after Indurāja. We can even assert that the commentator came after Mammata as he derives a great deal of matter directly from कान्यप्रकाश. Out of about 50 extra quotations that the commentator has taken to elucidate his points, about 20 are drawn from कान्यप्रकाश, and many times he almost verbally borrows passages from that great work. In his treatment of संदेहसंकर he gives the illustration नयनान्दराशिन्देशः given by Mammata in his का. प्र. and puts his argument on it thus:—

#### " नयनानन्ददायीन्दोर्बिम्बमेतत्त्रसीद्ति ।

इति मुख्यस्याध्यवसानात् किमितिद्ययोक्तिः, किमेतिदिति मुखं निर्दिश्य इन्हुसमारोपणा-दूपकम्, किं मुखनेर्मन्यप्रस्तावेऽप्रस्तुतप्रशंसा, किं दीपकं, किं तुन्ययोगिता, किं प्रदेशवर्णने विशेषणसाम्यात्समासोक्तिः, किं मदनोद्दीपकः कालो वर्तत इति पर्यायोक्तमिति बहुलंकारसंदेहो भवति...। ''

The whole of this passage so closely resembles the corresponding passage in कान्यप्रकाश (p. 760) and the few changes that are made appear to be so deliberate and mechanical that no one will deny that the passage is borrowed from कान्यप्रकाश. Such adaptations exist throughout the whole of this commentary; many of them are pointed out or quoted in extracts in our Notes.

From this we can decide that the author of this इद्धालंकारविष्ठति came after Mammata, although how long after, we have at present no means to decide. The writer mentions by name उद्धर, भामह, रदर, and वामन but not मम्मर. We are inclined to think that he must have lived shortly after मम्मर. This उद्धरालंकारविष्ठति is evidently a distinct work from उद्धरविवेक or विचार of राजानकातिलक mentioned by जयरथ. There is no mention of the author of the विष्ठति in the MS.

From the numerous references to previous interpretations of the Kārikās of Udbhata, that exist in the उद्घरालंकारविवृति one is led to infer that several other commentaries must have existed before this विवृतिकार. In commenting upon पुनक्काभासमभिन्नवास्त्ववोद्धासिमिन्नकपपदम्, the विवृतिकार refers to five different views on the interpretation of this definition of the figure पुनक्तवदाभास. His words are (1) इति केचिद्याचचक्षिरे; (2)...समासे संख्या न विवक्षितेत्यन्ये;(3)तस्मादेकस्मादनेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस्मादानेकस

# काव्यालंकारसारसंग्रहः

लघुवृत्तिसमेतः।

## प्रथमो वर्गः ।

पुनरुक्तवदाभासं छेकानुप्रास एव च। अनुप्रासिश्वधा लाटानुप्रासो रूपकं चतुः॥ १॥ उपमा दीपकं चैव प्रतिवस्तूपमा तथा। इत्येत एवालंकारा वाचां केश्विदुदाहृताः॥ २॥

यह्नस्या हिसतैः सितैर्धविहतं नर्गोक्तिहीहाजुदः शौरः स्कीतगमस्तिकौस्तुमरुचा यच क्रचित्पादहम् । अन्यत्र च्छुरितं वदम्बरुचा हेमप्रभादीपया तद्वक्षोक्षतशक्रचापशबह्मच्योमाभमन्याज्जगत् ॥ १ ॥ महिषितवपृषि सुरद्विषि दर्शितभयमभयदं द्युसद्यभ्यः । नन्दितसुरेन्द्रवन्दितमङ्घियुगं गौरि तव वन्दे ॥ २ ॥ विद्वद्यचान्मुकुह्मकाद्यिगम्य विविच्यते । प्रतीहारेन्दुराजेन कान्याहंकारसंग्रहः ॥ ३ ॥

अत्रालंकारा अष्टानुदिष्टाः । तत्र चादी चत्नारः शब्दालंकारा निरूपिताः । रूपकादीनां तु चतुर्णामत्रार्थालंकारता । अत्रानुप्रासे १५ रूपके यथाकमं त्रिधेति चतुरिति वचनं विप्रतिपत्तिनिरासार्थम् । भामहो हि ग्राम्योपनागरिकावृत्तिभेदेन द्विपकारभेवानुप्रासं व्याख्यात-वान् । तथा रूपकस्य ये चत्वारो भेदा वक्ष्यन्ते तन्मध्यादाद्यमेव भेद-द्वितयं प्रादर्शयत् । अतः स्वाभिमतभेदोपदर्शनद्वारेणैवंविधविप्रतिपत्ति- निरासार्थमुदेशावस्थायामेवानुपासिस्त्रधेति रूपकं चतुरिति चोक्तम् । रूपकं चतुरित्यत्र रूपकत्वेन सहैकस्मिन्नर्थे वर्तमाना सत्ता रूपकभेदेष्वावर्तमाना मतीयते । अतः प्रतीयमाना यासौ रूपकत्वेकार्थसमवेता सत्तात्मिका भवनिकया तद्भयावृत्तावयं—द्वित्रिचतुर्भ्यः सुच् (पा. ५-४-१८) इति ५ सुच्पत्ययः । रूपकं चतुर्षु भेदेषु चतुरो वारान्भेदात्मना भवतीत्यर्थः ।

तत्र पुनरुक्तवद्यासं गोच्यते।

### पुनरुक्ताभासमभिन्नवस्त्विवोद्धासि भिन्नरूपपद्म् ।

भामिश्रं वस्तु यस्मिन्नुद्भासते तद्भिन्नवस्तु । भिन्नं रूपं ययोः पद्योस्ते भिन्नरूपे । अभिन्नवस्त्विव अभीक्ष्णमुद्धासेते भिन्नरूपे पदं यस्मिस्तद्भिन्नवस्तिवोद्धासिभिन्नरूपपदम् । एवमयं बहुवीहिद्धितयगर्भः पञ्चपदो बहुवीहिः। तत्रैकः अभिन्नवस्त्विति बहुवीहिः। अपरस्तु भिन्नस्त इति । तद्रभश्चायं बहुवीहिरभिन्नवस्तिनोद्धासिभिन्नस्वपदिमिति । अनेन च यत्र भिन्नस्तेषे पदे एकार्थवदाभासेते तत्पुन रुक्ताभासं काव्यमलंकायँ निर्दिष्टम्। यद्यापे पुनरुक्तवदाभासमित्युदेशे वतिः प्रयुक्तस्तथापि तस्येह १५ ग्रम्यमानार्थत्वाद्पयोगः । उद्देशे त्वेवमनभिधानमभिधावेचित्र्यप्रदर्शना-र्थम् । कार्चित्वलु गम्यमानार्थान्वयेन अमिधा प्रवर्तते काचित्त्वमिधीय-मानार्थान्वयेन । तत्रोदेशे वत्यभिधीयमानसादृश्यान्वयेन अभिधा उप-ब्रिशता । इह त्वर्थसामर्थ्यावसेयसादृश्यान्वयेन । तदेवमर्थसामर्थ्याव-सेयेन वत्यर्थेनान्वितं पुनरुक्ताभासमत्र कान्यमलंकार्यं निर्दिष्टम् । पुनरुक्त- वदाभासमाने च पदे तस्यालंकारः । अत्रालंकार्यं यत्काव्यं तद्धर्मत्वेन पुनरुक्तवद्याभासमानयोः पद्योरलंकारत्वमुक्तं न तु स्वतञ्चतया । फलं चैवमभिधानस्य पुनरुक्तवदाभासमानपद्समन्वयस्य अलंकारताख्याप-नम् । अलंकारस्य खल्वलंकार्यपरतन्त्रतया निरूपणे क्रियमाणे सुष्टु स्वरूपं निरूपितं भवति स्वात्मन्यवस्थितस्य तस्यानलंकारत्वात् समुद्रकस्थित-६५ हारकेयरपारिहायधिलंकारवत् । अतः पुनरुक्तवदाभासत्वस्यालंकारता-ख्यापनाच कान्यपरतप्रतया निर्देशो युक्त एव ।

तस्योदाहरणभ्।

तदाप्रभृति निःसङ्गो नागकुञ्जरक्रात्तभृत् । शितिकण्टः कालगलत्सतीशोकानलन्यथः ॥ %१ ॥

तदापभाति सतीवियोगादारभ्य स देवः शितिकण्ठो निःसङ्गः सन् वेवः विवसानितवाहितवानिति वश्यमाणे श्लोके वाक्यार्थपरिसमाप्तिः । कृति-श्र्यमे । कालवशेन निवर्तमाना सतीवियोगजनितो यः शोकविह्नस्तदुद्भवा पीडा यस्य स तथोक्तः।

अत्र नागकुल्लरशब्दी शितिकण्ठकालगलशब्दी च पुनरुक्तवत् आमासेते । तथाहि । नागकुल्लरशब्दयोरुपक्रमावस्थायां गजनाचित्वेन १० एकार्थत्वं प्रतिभाति । पदार्थान्वयपर्यालोचनया तु तद्धाध्यते । नागशब्दः खल्वत्र हस्तिवाची । कुल्लरशब्दस्तु तत्प्रशंसावगतिहेतुः । एवं शिति-कण्ठकालगलशब्दयोरिप वलीविशेषाविद्यन्तर्शरावयवभेदोपतार्थाभिधा-यित्वात्पीनरुक्तयं संभाष्यमानं कालगलदितितकाराविधिपर्यालोचनया चापसार्यते । तेनात्र पुनरुक्ताभासत्वम् ।

१५ नन् छेकानुपासलक्षणादनन्तरं पुनरुक्तवदाभासोदाहरणं पळते । तत्कथं पुनरुक्तवदाभासलक्षणव्याख्यानसमय एव तस्योपन्यासः कृतः। उच्यते । उदाहरणप्रदर्शनमन्तरेण लक्षणार्थस्य दुर्थिगमत्वादिहैव तदुपन्यस्तमित्यदोषः। एवमुत्तरत्रापि प्रमेयशय्यानुसारेण ग्रन्थपाठकम्वि-पर्यासेन व्याख्यायां नास्यितव्यं पाठकमादार्थस्य क्रमस्य बलीयस्त्वात्।

# ः छेकानुप्रासः।

छेकानुप्रासस्तु द्वयोर्द्योः सुसहशोक्तिकृतौ ॥ ३ ॥ द्वयोर्द्वयोरण्झलसमुदाययोः सुष्ठु सहशे उचारणे कियमाणे सित छेकानुप्रासो भवति । तथाविधा हि समुदायास्तत्रालंकारतां प्रतिपद्यन्ते । द्वयोर्द्दयोशिति-स्वार्थे अवधार्यमाणे अनेकस्मिन्—इति द्विवेचनम् । तत्र स्वार्थग्रहणेन वीप्साया निरस्तत्वान यावन्तोत्र द्विकाः संमवन्ति तेषां सर्वेषामेव सुसहशत्वं कार्यं किं तिर्हि कतिप्रयानामेव । वीप्सा हि

साकल्ये सात भवति । सा चात्र स्वार्थशब्देन निरस्ता । अवधार्यमाणप्रहणाच द्वयोर्द्वयोरेवात्र समुदाययोः सहशत्वं नतु त्रयाणां त्रयाणामिति द्रष्टव्यम् । अनेकिस्मिन्निति वचनाच असकृदेवंविधस्त्पोपनिवन्धे
साति छेकानुपासता न तु सकृदिति मन्तव्यम् । परस्परमेकस्त्पानिवता
परसायभिव्यक्त्यनुगुणत्वेन लच्धोत्कर्षा वर्णास्तत्समुदाया वा शोभातिशयहेतुत्वेन काव्ये क्षिप्यमाणा अनुपासशब्देनान्वर्थेनाभिधीयन्ते । छेकशब्देन कुलायाभिरतानां पक्षिणामभिधानम् । तदुक्तम्—छेकान्गृहेष्विभ
रतानुशन्ति मृगपक्षिणः — इति । तेषां च कुलायाभिरतत्वादन्येन
केनचिदनायास्यमानानामनेनानुप्रासेन सहशी मधुरा वागुचरति ।
अतोयमनुप्रासम्छेकैर्व्यपदिश्यते छेकानुपास इति । अथवा छेका
विद्रश्यास्तद्वष्ठभत्वादस्य छेकानुप्रासता ।

तस्योदाहरणम् ।

स देवो दिवसासिन्ये तस्मिन्शैलेन्द्रकन्दरे । गरिष्ठगोष्टीप्रथमैः प्रमर्थेः पर्युपासितः ॥ \*२ ॥

१५ कन्दरो गुहा । गरिष्ठा गुरुतमा । प्रियस्थिर ० – (पा. ६-४-१५७)
 इतीष्ठिन गुरुशब्दे गरादेशः । गोष्ठी विदुग्धानामासनवन्धः । प्रथमैः
 प्रधानैः । प्रमथैर्गणैः । पर्युपासितः सेवितः ।

अत्र सदेवदिवसशब्दी इन्द्रकन्द्रशब्दी गरिष्ठगोष्ठीशब्दी प्रथम-प्रमथशब्दी परि-उपासशब्दी च द्दी द्दी अञ्झल्समुदायी सुसदृशावु-३ ज्ञारिती तेन छेकानुप्रासता। क्रचित्तु निन्ये तस्मिन्नित्यत्र निन्येन्य-स्मिन्निति पाठः। तदा चैतद्प्युदाहरणेन्तर्भवतीति।

अनुप्रासः । स च त्रिविधो वृत्तिसंश्रयात् । यद्दक्ष्यति-( का. सा. सं. पृ. ६ पं. २२ )

सरूपव्यञ्जनन्यासं तिसृष्वेतासु वृत्तिषु । २५ पृथक् पृथगनुपासमुशन्ति कवयः सदा ॥ इति ।

अस्यार्थः । त्रिष्वेतेषु यथायोगं रसायभिन्यक्त्यनुगुणेषु वर्णन्य-बहारेषु यः संस्त्राणां व्यञ्जनानां पृथक्षृथगुपनिबन्धस्तमनुप्रासं क्रवयः सदेच्छन्तीति । अतस्तास्तावद्वृत्तयो रसाद्यभिव्यक्त्यनुगुणवर्णव्यवहारा त्मिकाः प्रथममभिधीयन्ते । ताश्च तिस्रः परुषोपनागरिकामान्यत्वभेदात् । तत्र परुषा ।

शषाभ्यां रेफसंयोगैष्टवर्गेण च योजिता।

परुषा नाम वृत्तिः स्यात् ह्यह्माधैश्व संयुता ॥ ४॥ शकारषकारादियुक्तो वर्णव्यवहारः परुषाख्या वृत्तिः । रेफोप-लक्षिताः संयोगाः क्रकादयो रेफसंयोगाः । टकारोपलक्षितो वर्गष्टवर्गः टठडढणेति । अस्यां च वृत्तौ योनुप्रासः स परुषानुप्रासः । तस्योदाहरणम् ।

• तत्र तोयाशयाशेषव्याकोशितकुशेशया।

चकाशे शालिकिंशारुकपिशाशामुखा शरत्।। \*३॥

तोयाशयेष्वशेषं साकल्येन व्याकोशितानि विकाशितानि कुशे-शयानि पद्मानि यया इति समासः । तथा शालीनां धान्यानां किंशा-रुभिः श्र्कैः कपिशानि पित्तराणि आशामुखानि दिगवकाशा यस्या-१५मिति समासः । अयं च शकारस्य सारूप्येणोपनिवन्धात्परुषानुप्रासः ।

उपनागरिका।

सक्तपसंयोगयुतां मूर्धि वर्गान्त्ययोगिभिः। स्पर्शेर्युतां च मन्यन्ते उपनागरिकां बुधाः॥ ५॥

सक्त्पाणां वर्णानां ये संयोगाः क्र-प्प-च-इत्याद्यस्तैर्युक्ता तथा
२० वर्गान्त्यैर्ङ-ञ-ण-न-मेः ङ्क-च्र-ण्ट-न्त-म्प-इत्यादिक्ष्पतया उपरि ये
युक्ताः कादयो मकारान्ताः स्पर्शास्तैर्युक्ता उपनागरिका वृत्तिः। एषा
खलु नागरिकया वेदग्धीजुषा वनितया उपमीयते तत उपनागरिका।
नागरिकया उपमिता उपनागरिकेति—अवादयः कुष्टावर्थे तृतीयया—
(पा. २-२-१८ स्त्रभाष्यस्थं वार्तिकं) इति समासः। तस्यासुपनाग२५ रिकानुपासः।

तस्योदाहरणं च ।

सान्द्रारविन्दवृन्दोत्थमकरन्दाम्बुविन्दुाभः। स्यन्दिाभः सुन्दरस्यन्दं नन्दितेन्दिन्दिरा कचित्।। \*४॥

अत्र दकाराख्यः स्पर्शी नकारेणोपरिव्यवस्थितेन युक्तः साक्रन्ये-णोपनिबद्धः । सान्द्रा घना अर्विन्दवृन्दोत्या मकरन्द्राम्बुनिन्दव इति ५ संबन्धः । सुन्दरस्यन्दं स्यन्दिभिरिति सामान्यभूतस्यन्दः सुन्दरस्यन्द-मिति विशिष्टेन स्यन्देन विशेषितो—रैपोषं पुष्णाति—इतिवत् । सुन्दरः स्यन्दो यस्मिनिति हि सामान्यभूते स्यन्दने अन्यपदार्थे सुन्दरताविशिष्टं स्यन्दनं वृत्तिपदार्थभूतम् । इन्दिन्दिरा अमराः ।

#### ग्राम्या।

शेषैर्वर्णेर्यथायोगं कथितां कोमलारुवया ।
 श्राम्यां वृत्तिं प्रशंसन्ति कान्येष्वादतबुद्धयः ॥ ६ ॥

परुषोपनागरिकोपयुक्तवर्णावशिष्टैर्वर्णेर्लकारादिभिरुपनिबध्यमाना ग्रा-म्या । तस्या एव चापरं नामधेयं कोमलेति । कोमलाख्यया कथितामिति संबन्धः । तस्यां चानुप्रासो ग्राम्यानुप्रासः ।

१५ तस्योदाहरणम्।

केलिलोलालिमालानां कलैः कोलाहलैः कचित् । कुर्वती काननारूदश्रीनूपुरस्वस्त्रमम् ॥ %५ ॥

केलिलोलाः क्रीडालम्पटाः । कलैर्मधुरैः । अमो आन्तिर्विपर्यय-प्रत्ययः । अत्र लकारककाररेकाः सारूप्येणोपनिबद्धाः ।

२• एवमेतास्तिस्रो वृत्तयो व्याख्याताः । तासु च रसाद्यभिव्यक्त्यानुगुण्येन पृथक् पृथगनुप्रासो निबध्यते । तदाह-

सरूपन्यञ्जनन्यासं तिसृष्वेतास वृत्तिषु ।

पृथक् पृथगनुप्रासमुशन्ति कवयः सदा ॥ ७ ॥
अयं श्लोकः सोदाहरणो इत्तिस्वरूपनिरूपणप्रसङ्गेन न्याख्यातः ।

#### लाटा नुपासः।

स्वरूपार्थाविशेषेपि पुनक्तिः फलान्तरात्। शब्दानां वा पदानां वा लाटानुप्रास इण्यते ॥ ८ ॥ स पदद्वितयस्थित्या द्वयोरेकस्य पूर्ववत् । तद्व्यस्य स्वतन्त्रत्वाद्द्वयोर्वेकपदाश्रयात् ॥ ९ ॥ स्वतन्त्रपद्रूपेण द्वयोर्वापि प्रयोगतः। भिद्यतेनेकथा भेदैः पादाभ्यासक्रमेण च ॥ १० ॥

शब्दानामनुपलभ्यमानसुप्तिङां तथा पदानामुपलभ्यमानसुप्तिङा-मुभयेषां च शब्दपदानां स्वरूपस्य वर्णात्मनः अभिधेयस्य च निरन्तर-१० शब्दव्यापारगोचरीकृतस्य वाच्यस्यार्थस्याभेदेपि फलान्तराचात्पर्यभेदा-त्युनकक्तिः सा लाटदेशनिवासिजनवङ्कभत्वाङाटानुपासोभिधीयते ।

स च पथमं तावत्त्रिपकारः । द्वयोः स्वतन्त्रयोद्वियोः परतन्त्रयोः स्वतन्त्रपरतन्त्रयोश्य भावात्। तत्र यस्तावद्द्वयोः स्वतन्त्रयोः स द्विपकारः एकेकस्मिन्पदे पदसमुदायात्मके च पादे भावात् । तदुक्तम्

14 स्वतन्त्रपदरूपेण द्वयोर्वापि प्रयोगतः । भिद्यतेनेकथा भेदैः पादाभ्यासक्रमेण च ॥ इति ।

अत्र हि स्वतन्त्रपदात्मकत्वेन द्वयोः पयोगादेकैकपदाश्रयो लाटानुपासी-भिहितः।

#### तस्योदाहरणम् ।

२० काकाः काशा इवोद्धांसि सरांसीव सरांसि च। चेतांस्याचिक्षिपुर्यूनां निम्नगा इव निम्नगाः ॥ \*६॥

श्राचित्रिपुरपहृतवन्तः । अत्र काशाद्यः शन्दा अपरैः काशा-विभिः शन्दैरेकरूपा एकामिधेयाश्च । तात्पर्यमेदेन तु तेवां पुनरुक्तिः । तथाहि । अत्र एकेवां काशादिशन्दानां जातिभेदोवरक्तद्रन्यपरतया पयोगः । अपरेषां तु अनन्वयालंकारच्छायया उपामानान्तरव्यावृत्ति-परतया । अत्र च स्वातन्त्र्यं पदानां काशादीनामुपलभ्यमानसुप्तिङ्-रूपत्वात् । एकैकरूपतया च आवृत्तेरुपनिबन्धः ।

पद्समुद्यात्मकस्य तु पादस्य स्वरूपार्थाविशेषे तात्पर्यभेदेन पुन-५ रुक्तो पादाभ्यासपरिपाट्या स्वतन्त्रपदाश्रयो लाटानुप्रासो भवति । पादाभ्यासकमेण चेति क्रमग्रहणेन सकृद्दिश्विश्र्य पादाभ्यासे ये भेदा-स्संभवन्ति तत्स्वीकारेण पादाभ्यासे लाटानुप्रासस्य प्रवृत्तिः सूचिता ।

तस्योदाहरणम् ।

स्त्रियो महति भर्तृभ्य आगस्यपि न चुकुधुः । भर्तारोपि सति स्त्रीभ्य आगस्यपि न चुकुधुः ॥ ॥॥

महत्यप्यागसीति संबन्धः । तथा सत्यप्यागसीति । भर्तृभ्य इति स्त्रीभ्य इति च क्रुधदुहेति (पा. १-४-३७) संप्रदानता । अत्र एकत्र पादे नायकगतापराधाविषयत्वेन स्त्रीकर्तृकः कोधाभावः प्रतिपादितः । अपरत्र तु नायिकानां यो भर्तृप्रणयातिकमात्मकोपराधस्ताद्विषयो १५ नायककर्तृकः क्रोधाभावोभिहितः । अतस्तात्पर्यभेदः स्वस्त्रपर्थाविशेषश्च । पदसमुदायात्मकस्य च पादस्याभ्यासः ।

एवमयं स्वतन्त्रपदाश्रयो लाटानुपासो द्विविधोमिहितः— एकेक-पदाश्रयः पदसमुदायाश्रयश्च स्वतच्चपदाश्रयो लाटानुपासः ।

द्योरनुपलभ्यमानसुप्तिङोः परतच्चयोः शब्दयोर्यो लाटानुमास-२० स्तस्यापि द्वैविध्यं पदाद्वितयाश्रयत्वे एकपदाधारत्वेन च । तदुक्तम्— स पदद्वितयस्थित्या द्वयोः — इति । सोनेकधा मेदौर्भैयते इति संबन्धः । तथा द्वयोर्वेकपदाश्रयात्—इति।

पूर्वस्योदाहरणम् ।

ः काचिदुत्फुछकमला कमलभान्तषद्पदा । १५ ः षट्पदकाणमुखरा मुखरस्फारसारसा ॥ %८ ॥ सारसा लक्ष्मणाख्याः पक्षिविशेषाः । अत्र कमलषट्पदमुखरशब्दानां स्वस्तपार्थाभेदेपि तात्पर्यमेदेन पुनरुक्तिः पदाद्वितयाश्रयित्वं च । तात्पर्यमेदश्रात्र कमलषट्पदशब्दयोः कारकशिक्तमेदात्। तथाहि । पूर्वः कमलशब्दात्र विकाशिक्रियाकर्तृत्वपरतयोपात्तः । उत्तरस्तु अमणिक्रियाकर्तृभूत- पद्पद्धारत्वेन । तथा पूर्वः षट्पदशब्दो अमणिक्रयां प्रति कर्तृत्वेनोप-विणितः । उत्तरस्तु काणिक्रयासंबन्धित्वेन । मुखरशब्दौ तु विशेषणभूतं सशब्दत्वं भिन्नार्थनिष्ठतयावगमयतः । तथाहि । पूर्वेण मुखरशब्देन शरिष्ठष्ठं मौखर्यमवगम्यते अपरेण तु सारसिष्ठम् ।

एवमयं पदद्वितयपरतन्त्रशन्दद्वयाश्रयो लाटानुप्रासोभिहितः। एक-१० पदाश्रयशन्दद्वितयवर्ती तु द्वयोर्वैकपदाश्रयात्—इत्युक्तः। तस्योदाहरणम्।

> जितान्यपुष्पिकञ्जलकिञ्जलकश्रेणिशोभितम् । छेभेवतंसतां नारीम्रखेन्दुष्वसितोत्पलम् ॥ ॥ ॥

अत्र नारीमुखेन्दुाष्विति युवितवद्नानां चन्द्रेणोपिमतत्वाद्सितो-१५ त्पलस्य शशकरूपता ध्वन्यते । किञ्जल्कशब्दयोश्रात्र स्वरूपार्थामेद् एकपदाश्रयस्वं तात्पर्यमेदश्र । एकस्य जीयमानतयोपादानात् । अप-रस्य जयनक्रियाकर्तृमूता यासो श्रेणिस्तत्संबन्धित्वेन ।

एवमयं परतञ्चयोः शब्दयोर्लाटानुप्रासो द्विविधो निरूपितः । स्वतञ्च-परतञ्चयोस्तु यत्र एकस्य शब्दस्य पदान्तरानुप्रवेशः अपरस्यतु स्वातन्त्र्येण २० पदरूपतयावस्थामं तत्र भवति । तदुक्तम् एकस्य पूर्ववत्तद्नयस्य स्वतन्त्रस्यात्—इति । एकस्य पूर्ववत्पदान्तराश्रयेणावस्थानादित्यर्थः । तस्योदाहर्णम् ।

भानसात्सरोविशेषात् । दन्तुरयामासुः महत्वाच्छुक्कत्वाच उन्नतदन्ताः
 इव चक्नुः । अत्र स्वरूपार्थाभेदेपि पविनीशब्दयोईंसशब्दयोश्च
 ३ का. सं.

तात्पर्यभेदात्पुनरुक्तिः । एकस्य पदान्तरानुप्रवेशः अपरस्य च स्वतञ्च-त्वम् । तात्पर्यभेद्स्तु एकस्य पद्मिनीशब्दस्य कर्मरूपत्वाद्परस्यच स्पृहाविषयप्रतिपादनार्थत्वात् । तथा एकस्य हंसशब्दस्य दन्तुरण-कियाकर्तृभूतार्थाभिधायित्वाद्परस्य तु कुलसंबन्धित्वात् ।

५ एवमयं पञ्चविधो लाटानुप्रासः प्रतिपादितः । स्वतञ्चपरतञ्चाणां तस्य पत्येकं द्विभेदत्वात् स्वतञ्चपरतञ्चयोश्च समुद्तितयोरेकप्रकारत्वात्।

#### रूपकम्।

श्रुत्या संवन्धविरहायत्पदेन पदान्तरम् ।
गुणवृत्तिप्रधानेन युज्यते रूपकं तु तत् ॥ \*११ ॥
वन्धस्तस्य यतः श्रुत्या श्रुत्यर्थाभ्यः च तेन तत् ।
समस्तवस्तुविषयमेकदेशाविवर्ति च ॥ १२ ॥
समस्तवस्तुविषयं मालारूपकमुच्यते ।
यद्दैकदेशवृत्ति स्यात्पररूपेण रूपणात् ॥ १३ ॥

पदान्तरस्य गुणवृत्तेरपरेण पदेन योगे भवति । नन्वेवं सित नी१५ लमुत्पलभित्यत्रापि नीलशब्दस्य गुणवृत्तेरुत्पलशब्देन योगे रूपकताप्रसङ्ग इत्याशङ्कृत्योक्तं श्रुत्या संबन्धाविरहात्—इति । श्रुतिर्निरन्तरार्थनिष्टः शब्दव्यापारः । तया श्रुत्या अनुपपद्यमानपदान्तरसंबन्धं सत्
पदान्तरं गुणवृत्ति यत्रापरेण पदेन युज्यते तत्र रूपकता । यथा—

ज्योत्स्नाम्बुनेन्दुकुम्भेन ताराकुसुमशारितम् ।
२० क्रमशो रात्रिकन्याभिन्योमोद्यानमसिच्यत ॥ ११ ॥–इति ।
अत्राम्बुशब्दो निरन्तरार्थनिष्ठशब्दव्यापारगोचरीकृते उद्कृत्वे
वर्तमानो ज्योत्स्नाशब्देन सामानाधिकरण्यं नानुभवति अम्बुत्वज्योत्स्नात्वयोरेकार्थसमवायाभावात् । अतोम्बुगताः शौक्ल्याह्वाद्कृत्वप्रसरणशीलत्वाद्यो ये गुणास्तत्सदृशज्योत्स्नागतगुणवृत्तिः सम्नम्बुशब्दो
२५ ज्योत्स्नायां वर्तते।तेन।म्बुशब्दस्य श्रुत्या निरन्तरार्थनिष्ठेन अभिधाव्यापारेण यः पदान्तरेण, ज्योत्स्नाशब्देन संबन्धस्तच्छून्यत्वाद्वुणवृत्तिता।

अतोज रूपकता। न चैवं नीलमुत्पलमित्यादो श्रुत्या संबन्धविरहाद्भुणवृत्ति -त्वं किं तार्हि स्वत एवेति न रूपकताप्रसङ्घः ।

ननु विरुद्धार्थाभिधायिनोः समानाधिकरणयोः शब्दयोनिरन्तरार्थतिष्ठेन अभिधान्यापरिण अनुपपयमानान्योन्यसमन्वयत्वाद्ययेकस्य
अक्षणाया गुणवृत्तित्वमभिधीयते एवं सति पर्यायेणात्र गुणवृत्तित्वं
भाग्नोति नियमकरणाभावात् । ततश्च यथाम्बुशब्दस्य ज्योत्स्नाशब्दसामानाधिकरण्याद्गुणवृत्तित्वमुक्तं तद्वज्ज्योत्स्नाशब्दस्यापि अम्बुशब्दसामानाधिकरण्याद्गुणवृत्तित्वं कथं न स्यादित्याशङ्क्रचोक्तं प्रधानेन—इति ।
प्रधानार्थानुरोधेन उपसर्जनस्य लक्षणया गुणवृत्तित्वमुपपन्नं प्रधानवश
• वर्तित्वाद्गुणानामित्यभिप्रायः । अतश्च प्राकरणिकार्थाभिधायित्वात्प्रधानाथिविषयो या ज्योत्स्नाशब्दस्तद्नुरोधेन अम्बुशब्दस्य अप्राकरणिकार्थत्वादप्रधानार्थस्य गुणवृत्तित्वमुपपन्नमिति न पर्यायेण ज्योतस्नाम्बुशब्दयोः
परस्परानुरोधेन गुणवृत्तित्वप्रसङ्कः ।

ननु च ज्योत्स्नाम्बुनेत्यत्र अम्बुनः प्राधान्यं ज्योत्स्नायाश्च गुणभावः ।

९५ तथाहि । एतस्मिञ्कोके तद्भावाध्यवसानेन सेकावच्छादितस्वपतया
सेकात्मकत्वेन यासौ व्योम्नो व्याप्तिरसिच्यतेति प्रतिपादिता तया
स्वसाधनभूतं यत्तद्मभोपेक्षितं तद्त्र ज्योत्स्नया विशिष्यते ज्योत्स्नैवाम्ब्विति । यद्त्र सेकसाधनत्वेनाम्बु अपोक्षितं तज्ज्योत्स्नैवेत्यर्थः ।
उक्तं च—

२० उपसर्जनोपमेयं कृत्वा तु समासमेतयोरुमयोः । यच प्रयुज्यते तद्रूपकमन्यत्समासोक्तम् ॥ इति ।

एतयोरुमयोरिति । उपमानापमेययोरित्यर्थः । तत्कथिमद्मुक्तं ज्योत्स्नापदस्य प्राधान्यात्तद्वशेनाम्बुशब्दस्य गुणवृत्तित्वं कल्प्यत इति । उच्यते । अत्र खलु द्वे अवस्थे विद्यते । एका तावत् ज्योत्स्नाया ३५ अम्बूकरणावस्था । अपरा तु अम्बुत्वमापादिताया ज्योत्स्नायाः सेकसं-वन्धस्पा । तत्र यदा तावत् ज्योत्स्ना अम्बुक्तपत्वमापद्यते तदा प्राकर-णिकत्वात् ज्योत्स्ना प्रधानं अम्बु च तद्विपर्ययाद्वुणः तदानीं चाम्बु-

शब्दो ज्योत्स्नाशब्दानुरोधेनाम्बुगतशौक्ल्यादिगुणसदृशमुणयोगालक्षणः या ज्योत्स्नायां वृत्तिमनुभवित । तदा च तस्य प्रधानार्थानुरोधादुण-वृत्तित्वन रूपकृत्वमृक्तम् । यदा त्वसी अम्बुगब्द आपादिता बुमावज्योन् त्स्नाभिधायी सन् सेकिकियया समन्वयमापद्यमानो यदेतद्रत्र सेकसाध-नत्वेनाम्बु उपयुज्यते तज्ज्योत्स्नैवेति ज्योत्स्नया विशिष्यते तदा तस्य न रूपकावस्था । पूर्वावस्थायामेवानुभूतगुणवृत्तित्वात् । अतस्तस्यामव-स्थायामसौ अतिशयोक्तिच्छायां भजते । पूर्वावस्थापेक्षया त्वेतद्रपक-मुक्तम् । प्रधानानुरोधेन तत्र गुणेषु वर्तमानत्वात्। रूपकृत्वं चात्राध्यरोन् प्यमाणगतेन रूपेण अध्यारोपविषयस्य वस्तुनो रूपवतः कियमाणत्वा-१० दन्वर्थं द्रष्टञ्यम् ।

अत्र चोपमानवर्तिनो ये गुणास्तत्सदृशगुणदर्शनादुपमेय उप-मानगतयोः शब्दरूपयोरारोपः । तत्र च त्रयो दर्शनभेदाः । केचिद्त्र शब्दारोपपूर्वकमर्थारोपं बुवते अपरे त्वर्थारोपपूर्वकं शब्दारोपम् । अन्यैस्तु शब्दारोपार्थारोपयोर्योगपयमभिधीयते । अयमेव च पक्षो युक्त १५ इव दृश्यते । तदाहुः—

> शब्दोपचारात्तद्व्षं रूपके कैश्चिदुच्यते । ताद्व्यारोपतश्चान्यैः शब्दारोपोत्र कथ्यते ॥ उपमानगुणैस्तुल्यानुपमेयगतान् गुणान् । पश्यतां तु सक्वद्भाति तत्र तच्छब्द्रूपता ॥ इति ।

२. तत्रेति । उपमेय इत्यर्थः । तच्छब्द्रूपतेति । उपमानशब्दारीप उपमान-रूपारोपश्च

तस्य च रूपकस्य द्विपकारता । स्वर्कण्ठेन सकलक्ष्पणाभिधा-नादेकः प्रकारः । तदुक्तम् बन्धस्तस्य यतः श्रुत्गाः तेन तत्समस्त-वस्तुविषयम्—इति । श्रुतिर्निर्न्तरार्थनिष्ठोभिधाव्यापारः ।

<sub>२५</sub> तस्योदाहरणम् ।

ज्योत्स्नाम्बुना (श्वो. ११)-इत्यायुक्तम्।

शारितम् शबलितम्।

अत्र हि सर्वेषामेव रूप्यत्वेनोपात्तानां ज्योत्स्नेन्दुतारारात्रिज्योम्नां यथाक्रममम्बुकुम्भकुसुमकन्योद्यानानि रूपकत्वेन स्वकण्ठेनोपात्तानि नत्वर्थाक्षिप्तं कस्यचिद्रूपणम् । तेन श्रुत्येवात्र रूपणा । अतः समस्तवस्तु- प्विषयत्वम् । समग्राणि द्यत्र रूप्यत्वेनाभिमतानि वस्तूनि स्वकण्ठेनोन् पात्तस्य रूपकस्य विषयः । अयमसावेकः प्रकारः ।

यत्र तु किञ्चित्स्वकण्ठेन किञ्चिचार्थाद्रूपणं भवति तत्र श्रुत्यर्थाभ्यां स्पणाद्परः प्रकारो भवति । तत्र चैकदेशविवर्तित्वम् । एकदेशविशेषेण स्वकण्ठोक्त्या वर्तनात् । तदुक्तम् यत्रश्च श्रुत्यर्थाभ्यां तस्य वन्धस्तेम , तदेकदेशविवर्ति च इति ।

तस्योदाहरणम् ।

उत्पत्रद्भिः पतद्भिश्च पिच्छालीवालशालिभिः । राजहंसैरवीज्यन्त शरदैव सरोतृपाः ॥ %१२ ॥

पिच्छाल्यः पक्षपङ्क्यः । राजहंसा रक्तचञ्चुपादा हंसाः । अवी-१५ ल्यन्तेति । वीजिर्धातुष्वपितोपि शिष्टप्रयोगान्मिलि- खचि- क्विनि- क्षपिन-द्धातुतया द्रष्टव्यः । अत्र द्वे रूपणे स्वकण्ठेनाभिहिते पिच्छालीवालशा-लिभिरिति सरोनुपा इति च । तथाहि । एकत्र पिच्छालयो वालरूपत्वेन रूपिताः अपरत्र तु सरांसि नृपरूपत्वेन । राजहंसानां चामर्रूपत्वेन रूपणा अर्थाक्षिष्ठा शरद्श्र प्रकृताया नायिकात्वेन । शरनायिकया २० कर्तृभूतया राजहंसचामरैः पिच्छालीवालशालिभिः सरोनुपा वीज्यन्ते स्मेति ह्यत्र वाक्यार्थः ।

एवमेतौ रूपकस्य समस्तिविषयैकदेशिवविर्तिलक्षणौ द्वौ प्रकारावुक्तौ ।

 यदि वा मालारूपकस्य समस्तवस्तुविषयता । तत्र ह्येकस्मिन् रूप्ये

 समुच्चयेन अस्यन्ते क्षिप्यन्ते बहूनि रूपकाणि । तदुक्तम् समस्त
 उपु वस्तुविषयं मालारूपकमुच्यते । यद्देति प्रकारान्तरोपक्षेपार्थः ।

तस्योदाहरणम् ।

### बनान्तदेवतावेण्यः पान्यस्त्रीकास्रगृङ्खस्यः । मारप्रवीरासिस्तता भृङ्गमास्राश्चकान्निरे ॥ %१३॥

वनान्तो वनैकदेशः । वेण्यः केशपाशाः । कालशृङ्खला अन्तक-प्रयुक्ता आकर्षणशृङ्खलाः । मारप्रवीरा मन्मथसंबन्धिनो भटाः ।

भ अत्र मृङ्गमालानामेव केवलानां रूप्यत्वेनोपात्तानां तिस्रो रूपणाः कृताः वनान्तदेवतावेण्य इत्येवमादिना । तेनात्र समस्तवस्तुविषयता एक-स्मिन् रूप्ये समुचयेन बहूनां रूपणानां क्षिप्तत्वात् ।

एकदेविवर्ति तु पररूपेण रूपणाद्भवति । तदुक्तम् एकदेशवृत्ति स्यात्पररूपेणरूपणात् – इति ।

### • तस्योदाहरणम्।

आसारधाराविशिखैर्नभोभागप्रभासिभिः । प्रसाध्यते स्म धवछैराशाराज्यं बलाहकैः ॥ %१४ ॥

आसारो वेगवद्वर्षम् । विशिखाः शराः। अत्र प्रसाध्यते इत्ययं शब्दः श्रेषच्छ।यया द्वयोरर्थयोर्वर्तते भूषणे उपार्जने च । तत्र भूषणं प्रकृतं। १५ शरत्समयो ह्यत्र प्रस्तुतः । तत्र च शुक्ते बलाहके दिंशो भूष्यन्ते । यदु-पार्जनं तद्पकृतत्वादत्र परमन्यत् । तस्य च परस्याप्रकृतस्य उपार्जनस्य यत्तद्वूपं कारककदम्बकं येन तद्वूपवत् क्रियते नृपाविशिखराण्य-सङ्ग्रामभूम्यात्मकं तेनात्र यथाक्रमं बलाहकासारधारादिङ्नभोभागानां स्व्यत्वेनामिमतानां स्वणा विद्विता। तेनात्रेकदेशवृत्तित्वम् । एकदेशवृत्ती-२०त्यत्र हि एकदा अन्यदा ईशः प्रमविष्णुयोंसौ वाक्यार्थस्तद्वृत्तित्वं स्वक-स्याभिमतम् । विशेषोक्तिलक्षणे च मामहविवरणे महोद्भित्न एक-देशशब्द एवं व्याख्यातो यथेहास्माभिर्निस्तिवः। तत्र विशेषोक्तिलक्षणम्—

एकदेशस्य विगमे या गुणान्तरसंस्तुतिः । विशेषप्रथनायासौ विशेषोक्तिर्मता यथा ॥ इति ।

रूप तेनात्र विशेषोक्तिलक्षणवदेकदेशशब्देन अन्यदा प्रभविष्णुविक्यार्थ

उच्यते । अन्यत्र च अन्यदा प्रभाविष्णूपार्जनं अपकृतं हि तत् श्लेषव-शेनात्र नीतम् । तेनात्रैकदेशकृतिता ।

### दीपकम्।

आदिमध्यान्तविषयाः प्राधान्येतरयोगिनः । अन्तर्गतोपमा धर्मा यत्र तद्दीपकं विदुः ॥ १४ ॥

यत्र अन्तर्गतोर्थसामर्थ्यावसेयत्वादुपमानोपमेयभावो येषां तथावि-धानां धर्माणामुपनिबन्धस्तत्र काव्यं दीपकं भवति तथाविधकाव्यवि-षयत्वाचदीपकस्य । तत्काव्य दीपकिमित्युपचारात्सामानाधिकरण्यम् । अत्र च धर्माणामेकवारमुपनिबन्धो द्रष्टव्यः । असक्रदुपादाने हि तेषां १० प्रतिबस्तूपमां वक्ष्यति । अत एव च एकदेशवर्तिनामिप तेषां धर्माणां यो द्वौ उपमानोपमेयभावेन अवस्थितौ वाक्यार्थौ बहवो वा तथा-विधास्तदुद्दीपनहेतुत्वाद्दीपकता । यावच तेषां धर्माणामुपमानोपमेयमाव-समन्वयेनात्रोपनिबन्धस्तावद्वलात्पाधान्येतरयोगित्वमापति उपमेयस्य पाकरणिकतया प्राधान्यादुपमानस्य च ताद्रश्येन गुणभावात् । एवं च भाधान्येतरयोगिन इत्ययमत्रानुवादः प्राप्तार्थत्वात् । प्राधान्यं च इतरचा-प्राधान्ये ताभ्यां योगः संबन्धो विद्यते येषां ते तथोक्ताः । अस्य च दीपकस्य त्रैविध्यं तेषां धर्माणां आदिमध्यान्तवाक्याविषयत्वेन उपनि-बन्धात् । तदुक्तम् आदिमध्यान्तविषयाः—इति ।

तत्रादिदीपकस्योदाहरणम् ।

अत्र संहरणात्मा धर्मः कदम्बकुसुमशोभाकर्मकृत्वेन विरहिणी-सुखसंपत्कर्मकृत्वेन च उपनिबध्यमानोन्तर्गतोपमः शरत्समयस्योपवर्ण्य-मानतया कदम्बकुसुमश्रीसंहारस्य प्राकरणिकार्थनिष्ठत्वाद्विरहिणीसुख-२५ संपत्संहारस्य चाप्राकरणिकार्थविषयत्वात् । तेनात्रान्तर्गतोपमत्वम् यथा वेयोवियोगिनीनां मिःशेषाः सुखसंपदः संजहार तथा कदम्बकुसुमश्रियो-

94

पीति । शरत्कालशब्दस्य चात्र शरत्समयः श्लेषच्छाययान्तकानुरिक्ततो वाच्यः संहारस्यान्तककर्मत्वात् । अत्र च प्रथम एव वाक्ये संजहारेत्यस्योपनिबद्धस्य द्वितीयवाक्ये अनुषङ्कच्छायया उपजीव्यमान-त्वादादिदीपकत्वम् ।

५ मध्यदीपकस्योदाहरणम् ।

विदेशवसितर्यातपितकाजनदर्शनम् । दुःखाय केवल्रमभूच्छरचासौ प्रवासिनाम् ॥ \*१६ ॥

यातपतिकाः प्रोषितभर्तृकाः । शरदः प्राकरणिकत्वाद्विदेशवसित-यातपितकाजनदर्शनयोश्र्यापाकरणिकत्वाद्त्रान्तर्गतोपमता । अत्र च , यातपितकाजनदर्शनं दुःखाय केवलमभूदिति मध्यमे वाक्ये प्रवासि-दुःखेकहेतुत्वलक्षणो धर्म उपात्तः सन्नाद्यन्ताभ्यां वाक्याभ्यां पूर्ववदुपजी-व्यते तेन मध्यदीपकता ।

अन्तदीपकस्योदाहरणम् ।

तदानीं स्फीतळावण्यचिन्द्रकाभरिनभैरः । कान्ताननेन्दुरिन्दुश्च कस्य नानन्दकोभवत् ॥ %१७॥

तदानीं शरत्समये । अत्र इन्दुः प्राकराणिकः शरत्समयस्य उपव-ण्यमानत्वात् । कान्ताननेन्दुस्त्वप्राकराणिकः । अन्ते च सर्वसुखहेतु-त्वमुपनिबद्धं सत्पूर्वत्र उपजीव्यते । तेनात्रान्तदीपकता ।

एवमेतदीपकं लक्षितमुदाहतं च।

ननु उपमाया उपमा दीपकं च-इति पूर्वमृद्दिष्टत्वाद्यथोदेश अक्षणमितिन्यायात्तरया एव पूर्व लक्षणं कर्तव्यं पश्चात्तु दीपकस्य तत्कथमादौ
दिपकं लक्षितमिति व्यक्तव्यम् । उच्यते । अनेन ग्रन्थकृता स्वोपरचितकुमारसंभवैकदेशोत्र उदाहरणत्वेनोपन्यस्तः । तत्र पूर्वं दीपकस्योदाहरणानि । तदनुसंधानाविच्छेदायात्र उदेशकमः परित्यकः । उद्देशस्तु
२५ तथा न कृतो वृत्तमङ्गभयात् । एवमुत्तरत्रापि लक्षणेषूदेशक्रमाननुसारेण
समाधिन्यः ।

#### उपमा।

यचेतोहारि साधर्म्यमुपमानापमययोः।

मिथो विभिन्नकालादिशब्दयोरुपमा तु तत् ॥ १५॥

यथेवशब्दयोगेन सा श्रुत्यान्वयमर्हति।

सदशादिपदाश्लेषादन्यथेत्युदिता द्दिधा॥ १६॥

संक्षेपाभिहिताण्येषा साम्यवाचकविच्युतेः।

साम्योपमेयतद्वाचिवियोगाच निवध्यते॥ १०॥

उपमानोपमेयोक्तौ साम्यतद्वाचिविच्यवात्।

कचितसमासे तद्वाचिविरहेण कचिच सा॥ १८॥

- तथोपमानादाचारे क्यच्प्रत्ययवलोक्तितः । कचित्सा कर्तुराचारे क्यङा सा च किपा कचित् ॥१९॥ उपमाने कर्मणि वा कर्तारे वा यो णमुल्कषादिगतः । तद्वाच्या सा वतिना च कर्मसामान्यवचनेन ॥ २०॥ षष्ठीसप्तम्यन्ताच यो वतिर्नामतस्तद्भिधेया ।
- भ कल्पण्यभृतिभिरन्येश्वताद्धितैः सा निबध्यते कविभिः।२१।
  सादृश्यसंबन्धित्वेनोपादीयते यत्प्राकरणिकं तदुपमेयम् । न खलु
  प्राकरणिकस्यापि सादृश्यसंबन्धित्वेन अनुपादीयमानस्योपमेयता । यथा
  राज्ञः पुरुषमानयेत्यत्र पुरुषस्य । पुरुषोह्यत्र आनीयमानत्वेन चायमानत्वात्सत्यपि प्राकरणिकत्वे सादृश्यसंबन्धित्वेनानुपादीयमानत्वा२० न्नोपमेयः । सत्यपि च सादृश्यसंबन्धित्वेनोपादाने यस्य प्राकरणिकत्वं
  नास्ति तस्योपमानत्वं न तूपमेयत्विमिति प्राकरणिकिमित्युक्तम् । तद्वं
  सादृश्यसंबन्धित्वेनोपादीयमानं यत्प्राकरणिकं तदुपमेयम् । तद्व्युपमान्
  नेन सादृश्यप्रतिपाद्नद्वारेण समीपे क्षिप्यते तस्मादुपमेयम् । अप्राकरः
  णिकं तु तथाविधमेवोपमानम् । तयोरुपमानोपमेययोः यत्साधर्म्यं
  २५समानो धर्मस्तेन धर्मेण संबन्धो यः सा उपमानोपमेययोः सादृश्यद्वारेण
  ३ का. सा. सं.

सामीप्यपरिच्छेदहेतुत्वादुषमा । तस्याश्र्वालंकाराधिकाराचेतोहारित्वं लन्धमेव कान्यशामावहानां धर्माणां गुणन्यतिरिक्तत्वे सत्यलंकारत्वात् । गुणाः खलु कान्यशोमाहेतवो धर्माः । ते च माधुर्योजःपसादलक्षणाः । येषां तु गुणोपजनितशोभे कान्ये शोभातिशयहेतुत्वं तेलंकाराः। ५ यदवे चन्द्रहवामनः - काव्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणास्त-द्तिशयहेतवस्त्वलंकाराः-इति । तेनालंकारत्वादेवोपमायाश्रेतोहा-रित्वं लच्यम् । अतश्चेतोहारीत्यनुवादः प्राप्तार्थत्वात् । उपमानोपमेय-भावश्र नात्यन्तं साधन्येण उपादाने सति भवति गौरिवायं गौरिति । अत उक्तं मिथोविभन्नकालादिशब्द्योरिति । कालाद्योत्र शब्दप्रवृत्ति-१० निभित्तमूता विवक्षिताः । केषांचित्खलु शब्दानां स्वार्थे प्रवर्तमानानां कालः पवृत्तिनिमित्तं यथा वसन्तादीनाम् । केषांचित्तु दिक् यथा पाच्यादीनाम् । केषांचिज्ञातिर्यथा गवादीनाम् । शुक्रप्रभृतीनां तु गुणः । गच्छत्यादीनां क्रिया । राजपुरुषादीनां स्वस्वामिभावादिः संबन्धः । एवमन्यद्प्यनुसर्तव्यम् । मिथः परस्परं विभिन्नाः कालाद्यः १५ प्रवृत्तिनिभित्तभूता ययोः शब्दयोस्तथाविधौ शब्दौ वाचकौ ययोरुप-मानोपमेययोरिति बहुत्रीहिगमें। बहुत्रीहिः। गौरिवायं गौरित्यभिधाने तु न पवृत्तिनिमित्तभेदः गोत्वस्यैवैकस्य पवृत्तिनिमित्तत्वात् । तेनैवंविध

२० एँषा चोपमा द्विधा । पूर्णा लुप्ता च । पूर्णा यत्र चतुष्टयमुपादीयते-उपमानमुपमेयं तयोश्र्य साधारणो धर्मः सौन्दर्यादिरुपमानोपमेय-भावस्य द्योतक इवादिः । सा च पूर्णा त्रिविधा वाक्यसमासतद्धिताव-सेयत्वात् । तत्र वाक्यावसेयायाः श्रौतत्वार्थत्वभेदेन द्वैविध्यम् । अञ्य-यावसेया श्रौती । अव्ययं हि लुप्तविभक्तिकत्वेन उपमानोपमेययो-२५ रेकतर्त्रांप्यविश्रान्तत्वीदुभयोरप्युपमानोपमेययोरुपभितिक्रियाविषयतया यथायोगं कर्मकरणभावात्मकं संबन्धमवद्योतयित । अतस्तत्र श्रौती

उपमा । तदुक्तं-यथेवशब्द्योगेन श्रुत्यान्वयमहिति-इति । यथे-

उपमानापमेयभावो न भवति । उपमा तु तत्—इत्यत्र वाक्ये तुशब्दो-

लंकारान्तरे व्यतिरेके उपमा पुनरेवंप्रकारेत्यर्थः ।

वशब्दौ चात्रोपलक्षणम् । अत्रययान्तरादिष वाशब्दादेस्तेन रूपेणोप-मानोपमेयभावस्यावगतेः । यथा-

> तां जानीयाः परिमितकथां जीवितं मे द्वितीयं दूरे भूते मिय सहचरे चक्रवाकीमिवेकाम् । गाढोत्कण्ठां गुरुषु द्वितसेष्वेषु गच्छत्सु वालां जातां मन्ये शिशिरमिथतां पिन्ननीं वान्यरूपाम् ॥

तत्र यथाशब्दयोगे तस्या उदाहरणम् ।

क्षणं कामज्वरोत्थित्यै भूयः संतापदृद्धये । वियोगिनामभूचान्द्री चन्द्रिका चन्दनं यथा ॥ \* १८॥

- अत्र चान्द्री चन्द्रिका उपमेया । चन्द्रनमुपमानम् । कामज्वरोत्थि-तिहेतुत्वं संतापवृद्धिनिबन्धनत्वं चानवस्थितं साधारणो धर्मः । यथाश-ब्द्श्राव्ययत्वेन लुप्तविभक्तिकृत्वादुपमानोपमेययोरेकृतरस्मिन्नप्याविश्रान्तः श्रौतेन रूपेणोभयाधारमुपमानोपमेयभावमवद्योतयति । तेनेयं संपूर्णा श्रौती च ।
- १५ एविमवशब्दयोगेप्युदाहरणं योज्यम् ।
   नेत्रेरिवोत्पलैः पद्मेर्सुखैरिव सरःश्रियः ।
   तरुण्य इव भान्ति सम चक्रवाकैः स्तनैरिव ॥ \* १९ ॥

एवमियमव्ययोपदर्शिता श्रौती संपूर्णा वाक्योपमोक्ता।

या तूपमा सहशादिभिः पदैः श्विष्टा तस्यां न श्रोतेन रूपेण उभया-२० नुयायितया उपमानोपमयभावोवगम्यते अपित्वर्थात् । सहशादीनां पदानामुपमानोपमययोरेकतरत्रैविवशान्तेरन्यत्र च तद्भतसाहश्यपर्याली-चनया तत्संबन्धित्वावगतेः । तेनासौ आर्थी । तदुक्तं—सहशादिपदा-श्लेषादन्यथा—इति । अन्यथेति । अश्रोतेन रूपेणेत्यर्थः ।

तस्या उदाहरणम् ।

२५ प्रबोधाद्धवलं रात्रौ किञ्जल्कालीनषट्पदम् । पूर्णेन्दुविम्बप्रतिममासत्किग्रुद्काननम् ॥ \* २०॥ अत्र कुमुद्काननं विकसितं किञ्चल्कालीनषट्पद्त्वविशिष्टमुपमेयम् ।
पूर्णेन्दुविम्बमुपमानम् । धवलत्वं साधारणो धर्मः । प्रतिमाशब्द उपमानोपमेयभावावगितिहेतुः । स च उपमाने विश्रान्तः । तथा हि । पूर्णेन्दुविम्बं
पतिमा प्रतिबिम्बं सदृशमस्येति बहुत्रीहिरत्र कियते तेन प्रमिताशब्द
पुर्णमाने विश्रान्तः । तेन च उपमाने विश्रान्तेनापि अर्थादुपमेयस्य
सादृश्यमवगम्यते सादृश्यस्योभयाधिष्ठानत्वात् । यदापि च पूर्णेन्दुविम्बेन
प्रतिममिति तृतीयातत्पुरुषस्योभयाधिष्ठानत्वात् । यदापि च पूर्णेन्दुविम्बेन
प्रतिममिति तृतीयातत्पुरुषस्तदाप्युपमेये स्वकण्ठेनाभिहितं सादृश्यम् ।
उपमाने च तस्यार्थात्प्रतिप्रत्तिः । अतो बहुत्रीही उपमानगतसादृश्यपर्यालोचनया उपमेयस्योपमयत्वमवगम्यते । तत्पुरुषे तु उपमेयवर्तिसादः ।

१० श्यविचारेण उपमानस्योपमानत्वावगतिरित्यार्थोत्र उपमानोपमेयमावः ।

अत्र च उपमेयवर्तिकिञ्चल्कालीनषर्पद्त्वामिधानसामर्थ्याद्परमापि साधर्म्यमनभिहितमसितोद्रत्वलक्षणमाक्षिप्तम् । यथा पूर्णेन्दुनिम्बं शश-लाञ्छनत्वाद्सितोद्रमेवं कुमुद्काननमपि किञ्चल्कालीनषर्पद्त्वादिति । अतोसितोद्रत्वलक्षणं धर्ममपेक्य लुप्तैकदेशत्वालुप्तापीयमुपमा ।

१५ नेत्रीरिवात्पलैरित्यादौ तु यद्यपि नेत्रोत्पलादीनां समानयमि दीर्वत्व-नीलत्वाद्यः स्वशब्देन नोपात्तास्तथापि मान्तीत्यिमधीयमानार्थे तेषामनु-प्रवेशात्संपूर्णत्वमेवोपमायाः चतुष्टयोपलम्भात् । नेत्रादीनि ह्यत्र उप-मानानि । उत्पलादीन्युपमेयानि । मानं दीर्घत्वनीलत्वादिविशेषणपर्यन्तं साधारणो धर्मः । इवशब्दश्च उपमानोपमेयभावावगतिहेतुः । तेनेयमुपमा २० संपूर्णव । प्रवेधाद्धवलमितीयं त्वसितोद्ररत्वापेक्षया लुप्तत्वेनाप्युक्ता ।

समासोपमा चैषा पूर्णेन्दुबिम्बप्रतिममिति समासस्य विहितत्वात् । यदात्वत्र वाक्योपमा विवक्षिता भवति तदैतदेवोदाहरणम् । तदु-दाहरणार्थत्वेन—

अखण्डेनेन्दुना तुल्यमासीत्कुमुद्काननम् ॥ \* २१॥ २५ इत्येवं परिणमयितव्यम् ।

एवमेषा संपूर्णा वाक्यावगम्या द्विविधोपमा प्रतिपादिता श्रोती आर्थी च । समासावगम्या त्वार्थत्वेन एकप्रकारेवोक्ता । या तु तिद्धितावसेया संपूर्णा तस्या अपि द्वैविध्यं श्रीतत्वार्थत्वमेदेन।
तत्र तस्येव (पा. ५-१-११६) इत्यनेन हि यो वितिर्विधीयते तस्य
इवार्थे विधीयमानत्वादिवशब्दवच्छ्रोतेन रूपेण उभयानुयायितया
उपमानोपमेयभावावगातिनिबन्धनत्वम् । यः पुनः—तेन तुल्यं (पा.
५५-१-११५) इति तुल्यार्थे वितिर्विधीयते ततो बाह्मणेन तुल्यमधीते
बाह्मणवद्धीते क्षत्रिय इत्युपमेये यत्तद्ध्ययनिक्रयाद्वारेण विश्रान्तं
तुल्यत्वं तत्पर्यात्रोचन्या अर्थादुपमानस्योपमानत्वमवगम्यते तेन आर्थस्तत्र उपमानोपमेयभावः । तदुक्तम्-वितना च कर्मसामान्यवचनेन । षष्टीसप्तम्यन्ताच्च यो वितिर्वामतस्तद्भिधेया—इति । कर्म• सामान्यवचनो वितः — तेन तल्यं क्रिया चेदितः (पा. ५-१-११५)

श्वामान्यवचनो वितः — तेन तुल्यं क्रिया चेद्वितः (पा. ५-१-११५) इति क्रियातुल्यत्वेभिधानात् । तेन चाभिधीयते उपमा । वाच्येति पूर्वोपकान्तमत्रानुषज्यते । षष्ठचन्तात्सप्तम्यन्ताच नामतो नाम्नः पाति-पदिकादितिसंबन्धः ।

तत्र पूर्वस्या उदाहरणम्।

अप्रार्थितोपसंपन्ना दृष्टः पथि कथंचन पतिता तिष्ठेदिति संबन्धः । अत्रान्ध्रवृष्टिरुपमानम् । सुमुखी उपमेया । अप्रार्थितोपसंपन्नत्वे सित दृष्टिगोचरपतितत्वेनावस्थानं साधारणो धर्मः । वितिश्र्व क्रियातुल्यत्वे । विधियमान उपमेथे क्रियाद्वारेण शब्देन वृत्तेन विश्रान्तः संस्तुल्यत्व- पर्यास्त्रोचनयोपमानस्योपमानत्वमवगमयि । ततोत्रार्थोदुपमानोपमेयभावः प्रतीयते । तेनेयं संपूर्णो आर्थी च तिद्धितावसेया ।

द्वितीयस्या उदाहरणम्।

किं स्युरुत्कालिका मद्भचस्या अपि निरर्गलाः । अकाण्डोड्डामरानङ्गन्हतकेन समर्पिताः ॥ \* २३॥ अकाण्डोड्डामरः अनवसरे उद्भटः । प्रचण्ड इतिपाठान्तरम् । उत्क-लिकाः उत्कण्ठाः । अत्रास्मदर्थ उपमानम् । तच्छन्दार्थं उपमेयः । मन्मथेन समर्पिता यास्ता निर्गलाः उत्कलिकास्तत्कर्तृकं भवनं साधा-रणो धर्मः । वतिश्रेवार्थे विधीयमानत्वादिवशब्दवदुपमानोपमेययोरेकत-रत्राप्यविश्रान्तः श्रोतेन रूपेणोपमानोपमेयमावमवद्योतयति । तेनेयं संपूर्णा श्रोती च तद्धितावसेया । अत्र तु तस्या अपीति पाठे षष्टचन्ताद्वतिर्विधेयः । ५ यदा तु तस्यामपीति पाठस्तदा सप्तम्यन्तात् । यदुक्तम्—उपमाने यः संशयः स उपमेयाद्यावर्तते—इति ।

एवमेषा वाक्यसमासतिद्धतावसेया संपूर्णा त्रिविधोपमा प्रतिपादिता । तत्र च वाक्यतिद्धतावसेययोरुपमयोः प्रत्येकं श्रोतत्वार्थत्वमेद्देन द्वैवि-ध्यमुक्तम् । समासावसेयायास्त्वार्थत्वमेव । अतः पञ्चप्रकारेषा संपूर्णा ।

या तु लुप्तैकदेशत्वालुप्तोपमा सा संक्षेपोपमा । तस्याश्च पत्रविधत्वं
 वाक्यसमाससुन्धातुकृत्तद्भितावसेयत्वात् ।

तत्र वाक्ये या संक्षेपोपमा सा पूर्वमुदाहता । अखण्डेनेन्दुना तुल्यम्-इति । (का. सा. सं.-प. २०)

अत्र ह्यसितोद्रत्वस्य अनुपात्तत्वात्साधारणधर्मानुपादानात् लुप्तेक-१५ देशत्वमापि विद्यते ।

समासावसेया पुनः संक्षेपोपमा त्रिविधा एकद्वित्रिलोपे भावात् । एक-लोपे द्विविधा साधारणधर्मवाचिन इवादेवीनुपादानात् । तदुक्तं साम्य-वाचकविच्युतेरिति तद्वाचिविरहेणोति च । साम्यवाचकः साधार-णधर्मवाची सौन्दर्यादिः । तद्वाच्युपमानोपमेयभाववाची च इवादिः । अत्र २० च सर्वत्र पकरणे संक्षेपाभिहिताप्येषेति क्वचित्समास इति निबध्यत इति च त्रयं प्रत्येकं यथोपयोगमनुषज्यते ।

तत्र साम्यवाचिवियोगेन समासे या संक्षेपोपमा तस्याः पूर्वमेवोदा- हरणमुक्तम् ।

पूर्णेन्दुविम्बप्रतिमम्-इति । (का. सा. सं.-प. १९)

२५ अत्र ह्यसितोद्रत्वमर्थसामध्यविसेयत्वाच्छन्देन नोपात्तम् । इवादिवि-योगे तु तस्या उदाहरणम् । इति काले कलोलापिकादम्बकुलसंकुले। त्रिदशाधीशकार्जूलः पश्चात्तापेन घूर्जिटिः ॥ \* २४॥ तां शशिच्छायवदनां नीलोत्पलदलेक्षणाम्। सरोजकर्णिकागौरीं गौरीं प्रति मनो दधौ ॥ \* २५॥

- काद्म्बाः पिक्षभेदाः । सरोजकिणिकागौरीं गौरीमित्यत्र सरोजक-णिका उपमानं गौरी उपमेया गौरत्वं साधारणो धर्मः । तच त्रयं स्वक-ण्ठेनोपात्तम् । इवाद्यर्थस्तु उपमानस्य साधारणधर्मवाचिना सह—उप-मानानि सामान्यवचनैः (पा. २-१-५५) इति यः समासस्तत्सामर्थ्या-द्वगम्यते । तेनेयमिवादिशब्दलोपात् लुप्तैकदेशा ।
- ९३ एवमेकलोपे सति दिविधा समासोपमोका।

द्वितयलोपं त्वेकप्रकारा भवति । साधारणधर्मवाचिन इवादेश्च युग-पदप्रयोगात् । तदुक्तम्-उपमानोपमेयोक्तौ साम्यतद्वाचिविच्य-वात् । अत्र साम्यशब्देन साम्यवाची शब्दो लक्ष्यते । साम्यविच्यव-स्योपमायामसंभवात् ।

१५ तस्या उदाहरणम्।

त्रिदशाधीशशार्द्रल इति - नीलोत्पलद्लेक्षणामिति च।

त्रिदशाधीशशार्दूल इत्यत्र च त्रिदशाधीश उपमेयः शार्दूल उपमानम् । तच्च द्वयं स्वकण्ठेनोपात्तम् । इवाद्यर्थः साधारणश्च धर्मस्तेजस्वित्वादिः सामर्थ्याद्वसीयते । नीलोत्पलद्लेक्षणाम्—इत्यत्र तु नीलोरः त्पलप्लाशानामुपमानत्वम् ईक्षणयोरुपमेयता । एतयोश्च स्वकण्ठेनोपादानम् । नीलत्वदीर्धत्वादिसाधारणो धर्म इवाद्यर्थश्च उपमानोपमेयभावात्मकः स्वशब्देन अनुपात्तोपि समासवशेनार्थसामर्थ्याद्वसीयते ।
त्रिदशाधीशशार्दूल इत्यस्मात्तु नीलोत्पलद्लेक्षणामित्यस्य बहुत्रीहित्वकृतो विशेषः । तत्र हि—उपमितं व्याद्यादिभिः (पा. २-१-५६) इति
व्याद्यपुरुषो विहितः ।

एवमेषा साधारणधर्मवाचिन इवादेश्र्वाप्रयोगात् द्वितयलोपे समासे संक्षेपोपमोक्ता त्रितयलोपे तु साधारेणधर्मवाचिन उपमयाभिधायिन उपमानापमेयभा-ववाचिनश्च इक्षदेर्युगपद्पयोगात्समासवर्तिनी संक्षेपोपमा भवति। तदुक्तं-साम्योपमेयतद्वाचिवियोगाच्च-इति। अत्रापि पूर्ववत्साम्योपमेय-शब्दाभ्यां तद्वाची शब्दो लक्ष्यते।

तस्या उदाहरणम्।

शशिच्छायवद्नामिति । (का. सा. सं. - प. २३)

अत्र हि शशिच्छायातुल्या छाया यस्य तथाविधं वदनं यस्या इति बहुवीहिगर्भे बहुवीहौ शशिकाान्तिरुपमानं वदनकान्तिरुपमेया तयोश्र्य साधारणो धर्म आल्हादकत्वादिस्तुल्यत्वं चेति चतुष्टयमवगम्यते । शब्द-

१० सृष्टं तूपमानमेव शशिच्छायेति । तदितरस्योपमेयादेश्वितयस्य समास-सामर्थ्येनार्थावसेयत्वात् ।

एवमेषा त्रितयलोपे समासवर्तिनी संक्षेपोपमा उदाहता। तदेवमत्र चतुःप्रकारा लुप्ता समासोपमा प्रतिपादिता एकलोपे द्वे द्वितयलोपे एका त्रितयलोपे चैकेति।

३५ सुन्धातुप्रत्ययावसेया पुनरुपमा त्रिविधा क्यन्-क्यङ्-क्रिप्-प्र-त्ययावसेयत्वात् । क्यन्प्रत्ययावसेयापि द्विविधा कर्मोपमानकत्वा-दि्षकरणोपमानकत्वान्च । तदुक्तं—तथोपमानादाचारे क्यन्प्रत्य-यबलोक्तितः—इति । यथा समासे संक्षेपामिहिता उपमा समाससाम-र्थाद्वगम्यमाना निवध्यते तथा करिंमश्चिद्विषये उपमानात्कर्मणः

२० अधिकरणाद्वा आचारार्थे यथाक्रमं सौत्रः (पा. ३-१-१०) औपस-ङ्ख्यानिकश्च (पा. ३-१-१० वा.) यः क्यच्यत्ययस्तद्वलेन यासौ भणितिस्तत्सामर्थ्यादवसीयमाना निवध्यते।

तस्या उदाहरणम्।

स दुःस्थीयन् कृतार्थोपि निःशेषेश्वर्यसंपदा । निकामकमनीयेपि नरकीयति कानने ॥ \* २६॥

निःशेषेश्वर्यसंपदा कृतार्थीपीति संबन्धः । अत्र दुःस्थमिवात्मान-माचरिष्ठाति दुःस्थः कश्चिद्दारिद्याद्युपप्लुत उपमानं भगवदात्मा उपमेयः आचाराख्यः साधारणो धर्मः क्यच्यत्ययोपात्तः । अत्र चोपमानसाधा-रणधर्मयोः शब्दस्पृष्टत्वम् उपमेयस्य उपमानोपमेयभावस्य च सामर्थ्या-द्वगितिः । तेनेयं द्वितयस्य गम्यमानार्थत्वाद्वितयलोपे सित सुब्धातूपमा । एविमयं कमोपमानिका सुब्धातूपमा उदाहृता ।

 अधिकरणोपमानिका तु-नरकीयित कानने-इति। (का.सा.सं.प.२४)
 अत्र नरक उपमानं काननमुपमेयं क्यच्प्रत्ययोपात्तस्त्वाचारः सा-धारणो धर्मः। इवादयस्तु क्यच्प्रत्ययसामर्थ्यनोपमानोपमेयभावस्यावसे-यत्वादपयुक्ताः। तेनेयमेकलोपे सित सुन्धातूपमा।

एवमेषा क्यच्पत्ययावगम्या द्विविधा संक्षेपोपमोक्ता ।

• क्यङ्पत्ययसामध्यावगम्या तु कर्त्रुपमानिका संक्षेपोपमा भवति । तदाह कर्तुराचारे क्यङा सा—इति । तथेति उपमानादाचार इति क्वचिदिति च पूर्वोक्तस्यात्रानुषंगः । कर्तुरुपमानादुत्तरेणाचारविषयेण क्यङा (पा.३-१-११)—सा संक्षेपोपमा कचित्रिवध्यत इत्यर्थः ।

तस्या उदाहरणम्।

कुशानवज्जगत्तस्य पश्यतस्तां त्रियां विना ।
 खद्योतायितुमारब्धं तत्वज्ञानमहामहः ॥ \* २७ ॥

खद्योतो ज्योतिर्मालिका । अत्र खद्योताथितुमित्यादौ खद्योत उन् पमानं तत्वज्ञानं पदार्थस्वरूपयाथातथ्यपरिच्छेदः तदात्मकं यत्तन्महदु-त्कुष्टं महस्तेजस्तदुपमेयं क्यङ्पत्ययोपात्तश्चाचारः साधारणो धर्मः । ३० क्यङ्पत्ययसामर्थ्यावसेयत्वाच्चात्रेवादेरप्रयोगः। तेनेयमेकलोपेन सुब्धा-तुपमोपनिबद्धा ।

कचित्तु विषये कर्त्रुपमानिका सा संक्षेपोपमा किया निबध्यते । स च किप्-सर्वप्रातिपादिकेभ्य इत्येके (पा.३-१-११ काशिकास्थं वार्तिकं)-इत्यनेन विधीयते । तदुक्तं सा किपा कचित्—इति । अत्रापि तथेति १५ उपमानादाचार इति कर्तुरिति च त्रयमनुषण्यते ।

तस्या उदाहरणम् ।
कृशानवज्जगदिति । (का. सा. सं. प. २५)
क्रा. सा. सं.

कृशानुशब्दादाचारिकवन्ताच्छतिर रूपम् । अत्र कृशानुरुपमानं नगदुपमेयम् । आचारश्र साधारणो धर्मः किप्सामर्थ्यादनगम्यते । अत्र चोपमानोपमेययोः शब्दोपात्तत्वादिवादीनामाचारस्य च अर्थसामर्थ्याव- सेयत्वात्तद्दितयलोपः । न खल्वश्रूयमाणस्य किपोर्थामिधायिता वक्तं भशक्या।

एवमेषा सुन्धात्ववसेया त्रिविधा संक्षेपोपमा प्रतिपादिता क्यच्-क्यङ्-किप्-प्रत्ययावसेयत्वात् । क्यच्प्रत्ययसामर्थ्यावसेया तु द्विविधा कर्माधि-करणोपमानकत्वात् । क्यङ्प्रत्यज्ञावसेयात्वेकप्रकारा । किप्प्रत्ययाव-सेयाप्येकप्रकारैव भवति । तदेवमेषा चतुर्विधा सुन्धातुप्रत्ययावसेया

कृत्प्रत्ययसामर्थ्यावसेया संक्षेपोपमा द्विविधा कर्मोपमानिका कर्त्रुपमानिका च । तदुक्तम्-उपमाने कर्मणि वा कर्तरि वा यो णमुल्कषा-दिगतः । तद्वाच्या सा—इति । कषादिगतः कषायनुप्रयोगक इत्यर्थः । कमोपमानिकायास्तस्या उदाहरणम् ।

१५ तस्येतरमनोदाहमद्हत्प्रज्वलन्मनः।

उमां प्रति तपःश्वन्तयाकृष्ट्वुद्धेः स्मरानलः ॥ % २८ ॥ अत्र इतरस्य प्राकृतस्य संबन्धि मन उपमानं मगवन्मन उपमेयं दह्ममानत्वं साधारणो धर्मः । तच्च त्रयं शब्दस्पृष्टम् । उपमानोपमेय-मावस्त्वत्र णमुल्सामर्थ्योदिवादीनामप्रयोगेपि गम्यते । तेनेयमेकलोपे २० संक्षेपोपमा कमोपमानिका कृत्प्रत्ययावसेया ।

कर्त्रुपमानिकायास्तु तस्या उदाहरणम् । स दग्धविग्रहेणापि वीर्यमात्रस्थितात्मना । स्पृष्टः कामेन सामान्यप्राणिचिन्तमचिन्तयत् ॥ \* २९॥

विग्रहः शरीरम् । अत्र सामान्यभूतः प्राणी गुणातिशयशून्य उपमानं २५ तच्छन्दनिर्दिष्टश्च भगवानुपमेयः चिन्तयितृत्वं साधारणो धर्मः । णमुल्साम-थ्यांच इवादेरप्रयोगेप्युपमानोपमेयभावावसायः । तेनेयमेकलोपे साति कर्त्रुपमानिका संक्षेपोपमा कृत्पत्ययावसेया । एवमेषा कृत्प्रत्ययावसेया संक्षेपोपमा द्विविधा प्रतिपादिता।
या तु तिद्धितसामध्यविसेया वितशब्दाद्वगम्यते सा संपूर्णत्वात्पूर्वमुक्ता। अन्या त्वसंपूर्णा कल्पबादेस्तिद्धितस्य प्रयोगादवसीयते। तदुक्तंकल्पप्पभृतिभिरन्यश्च तिद्धितैः सा निबध्यते कविभिः—इति।
५ प्रभृतिशब्देनात्र—इवेपतिकृतौ (पा. ५-३-९६) — इत्यादिविहितानां
कनादीनां परिग्रहः।

तस्या उदाहरणम्।

चण्डालकल्पे कन्द्पें ष्रुष्ट्वा माय तिरोहिते ।
संजातातुलनेराश्या किं सा शोकान्मृता भवेत् ॥ \* ३०॥
१० अत्र चण्डाल उपमानं मयीत्यस्मद्र्थ उपमेयः कलपप्पत्ययेन च
सादृश्यमुपात्तम् । प्रकृत्यर्थसदृशे अर्थे भगवत्कात्यायनदृशा कलप्वादीनां
(पा. ५-३-६७ सूत्रस्थवार्तिकानि)—विधानात् । क्रीर्यादिस्तु धर्मः
स्वशन्दानुपात्तोपि सामर्थ्याद्त्रावसीयते । तेनेयमेकलोपे सति ताद्धितावगम्या संक्षेपोपमा । एवमश्वक इत्यत्रापि दृष्टन्यम् इवार्थोपलक्षिते
१५ सदृशे कनोविधानात् ।

आयःश्र्लिक इत्यादौ तु त्रितयलोपेन तिद्धितसामर्थ्यादुपमावसायः।
तथा हि। अत्रायःश्र्लेनान्विच्छतीति विगृद्ध—अयः शूलदण्डाजिनाभ्याम्
(पा. ५-२-७६) — इति ठिग्विधीयते। अत्र चायःशूलमुपमानम् अर्थान्वेषणोपायः कश्चिदुपमेयः तीक्ष्णत्वादि साधारणो धर्मः उपमानोपमेय२० भावश्चेति चतुष्टयमवगम्यते। तन्मध्यात्स्वशब्दस्पृष्टमुपमानमयःश्र्लेनेति।
शिष्टशब्दस्य तु त्रितयस्यात्रार्थसामर्थ्याद्वगतिः। ननु चात्रोपमानेनायःश्र्लेनार्थान्वेषणोपायस्योपमेयस्य तद्भावाध्यवसानेनापादिताभेदस्य प्रतीयमानत्वाद्तिशयोक्तिरियं न तूपमा। तत्कथमेतदुपमोदाहरणम्।
उच्यते। यथा शशिच्छायवदनामित्यत्र सत्यपि शशिच्छायावच्छादि२५ तस्त्रत्वे वदनच्छायायाः कथंचिद्धेदप्रतिपत्तिपुरःसरीकारेणोपमाभेदत्वमुपन्यस्तं तथात्रापि भविष्यतीत्यदोषः। तेनायःश्लिक इत्यत्र त्रितयलोपे
सति तिद्धितावसेया संक्षेपोपमा भवति।

एवं श्वा मुमूर्षति कूलं पिपतिषति (पा. ३-१-७ सूत्रस्थं १२ वार्तिकम् )-इत्यादावपि यदि मरणपतनाद्यानुगुण्यस्य उपमेयभूतस्य तद्भ वाध्यवसानात्सन्वाच्यया इच्छयोपमानभूतया समापादिताभेदस्य प्रतीयमानस्य भेदावगितिनिबन्धनं किञ्चिद्वियते तदोपमाभेदत्वं वाच्यम् । भ अन्यथात्वितशयोक्तिभेदतास्यावसेया । यदाह सिन्वधौ मगवान्कात्या-यनः—आशङ्कायामचेतनेषूपसङ्क्षचानम् । न वा तुल्यकारणत्वादिच्छाया हि प्रवृत्तित उपलब्धः—इति । उपमानाद्वा सिद्धम्—इति च (पा ३-१-७ स्त्रस्थानि १२,१३,१४ वार्तिकानि )। अत्र हि न वा तुल्यकारणत्वादित्यादिना तद्भावाध्यवसानं सूचितम् । उपमानाद्वा सिद्धमिति तूप-१० मानोपमेयमावः प्रतिपादितः । इयं च धातोः सनोविधानात्तदन्तस्य च धातुत्वात्सुन्धातूपमावद्धातुधातूपमावसेया ।

एवं वर्तमानसामीप्यादावप्युपमाभेदत्वमतिशयोक्तिभेदत्वं वा यथा-प्रतीति योज्यम् ।

चूर्णिकारस्य त्वेवमादौ तद्भावाध्यवसानसमाश्रयणेनातिशयोक्तिमेद्-१५ त्वमेवेष्टम्। यदाह--न तिङन्तेनापमानमस्ति—इति। अत एव द्णिडना—

> लिम्पतीव तमोङ्गानि वर्षतीवाञ्चनं नभः। असत्पुरुषसेवेव दृष्टिर्निष्फलतां गता।।

इत्यादेर्गभिकितातिशयोत्प्रेक्षाभेदत्वमेव महता प्रपञ्चनाभ्यधायि । तेन कदा देवदत्त ग्रामं गमिष्यसि एष गच्छामीत्येवमादाविप वर्तमान-२० सापीप्ये वर्तमानरूपतया भविष्यत्कालसाध्यवसानादितशयोक्तिभेदत्वमेव वाच्यम् । एवमन्यत्राप्यूद्यम् ।

एवमेषा वाक्यसमाससुन्धातुकृतिद्धितावसेया संक्षेपोपमा पंचविधा प्रतिपादिता। संपूर्णा तु वाक्यसमासतिद्धितभेदेन त्रिविधा पूर्वमुक्ता। आसामेव चावान्तरभेदा अन्थे निर्दिष्टाः। तथाहि । संपूर्णयोर्वाक्यत-२५ द्धितोपमयोः श्रौतत्वार्थत्वभेदेन प्रत्येकं द्वैविध्यमुक्तम्। संक्षेपोपमायाश्र्व समासोपमाया एकद्वयत्रयलोपेन चतुर्विधत्वम्। एकरोपस्य हि तत्र द्वैविध्यमुक्तमिवादेः साधारणधर्मवाचिनश्र्व लोपात्। सुब्धातूपमायाश्रव- तुर्विधत्वं क्यच्-क्यङ्-क्विप्-प्रत्ययावसेयत्वात् । क्यच्प्रत्ययावसेया हि कर्माधिकरणोपमानकत्वेन द्विविधोक्ता । क्वत्प्रत्ययावसेयायाश्र्य कर्तृक-मेपिमानकत्वेन द्विविधत्वम् ।

तदेवमेषा सप्तद्शविधा यन्थकृता उपमा प्रतिपादिता। तदाहु:-

कृत्तद्धितसमासेभ्यः सुब्धातोरथ वाक्यतः । पूर्णा हुप्तेकदेशा च गम्यते द्विविधोपमा ॥ एकद्वयत्रयाणां च लोपात्स्याह्योपिनी त्रिधा । पूर्वो भेदौ द्विधा चात्र तृतीयस्त्वेकरूपकः ॥ इति ।

पूर्वी भेदी द्विधा चात्रेति । साधारणधर्मवाचिलोपाचैकलोपस्य द्वेवि-ध्यम् । द्वितयलोपोपि साधारणधर्मवाचीवादिवियोगात्तथा उपमेयवाची-वादिवियोगाद्विविधः । एषा चोपमा विचित्रभेद्त्वे सत्यपि यत्रैव चेतो-हारित्वमस्ति तत्रैवालंकारतां प्रतिपद्यते न सर्वत्रेत्युक्तम् ॥

### प्रतिवस्तूपमा।

94

उपमानसंनिधाने च साम्यवाच्युच्यते बुधैर्यत्र । उपमेयस्य च कविभिः सा प्रतिवस्तूपमा गदिता॥२२॥

यत्रोपमानोपमययोः संनिधाने साम्यवाचिनः पद्स्यासकृदुपादानं कियते सा प्रतिवस्तूपमा । ननु यदि साम्यवाचिनः पद्स्य तत्रासकृदु- पादानं कियते ततोनेकवाक्यत्वमापताति । न चानेकस्मिन्वाक्य इवादी- नि प्रयुज्यन्ते एकवाक्यानिष्ठतया तेषामिधासामर्थ्यस्यावसितत्वात् । ३० अतश्रेवादीनामप्रयोगे कथं तत्रोपमानोपमेयभावावसाय इत्याशङ्क्याह—

प्राकरणिकेतरत्वस्थित्यैकश्चोपमेयतां लभते । उपमानत्वं चापर इत्युपमावाचिशून्यत्वम् ॥ २३॥

नान।वाक्यत्वादिवादीनामप्रयोगेषि प्राकरणिकत्वापाकरणिकत्वपर्या-होचनया अर्थसामर्थ्याद्त्रोपमानोपमेयभावोवसीयत इत्यर्थः । तदाहुः—

२५ इवोद्रप्रतीतापि शब्दसंस्कारतः कचित् । उपमा लक्ष्यतेन्यत्र केवलार्थनिबन्धना ॥ इति । इह प्रकारत्रवेणोपमायाः प्रतिपत्तिः । क्रचिदिवादिशब्दसामर्थ्यादु-पमा वाच्यभूता प्रतीयते यथा चन्द्र इव मुख्यमस्या इत्यादो । क्रचित्तु तत्तद्विशिष्टसंस्कारसहायाच्छब्दात्स्वार्थामिधानमुखेन लक्ष्यमाणाया-स्तस्याः प्रतिपत्तिर्थथा शस्त्रीश्यामेति (पा. २-१-५५ सूत्रस्थमाण्यम् )। ५ अत्र हि समासनिबन्धनैकपद्यादिसंस्कारसाहिताभ्यां शस्त्रीश्यामाशब्दाभ्यां स्वार्थामिधानव्यवधानेन लक्ष्यमाणोपमा गम्यते । क्रचित्तूपमानोपमे-यनिबन्धनशब्दसंस्कारामावेषि केवलादेवार्थसामर्थ्यात्तस्याः प्रतिपत्तिर्यथा स्त्रपकदीपकप्रतिवस्तूपमादिण्वित्यर्थः। अत्रश्चास्यां प्रतिवस्तूपमायां केवले-नैवार्थसामर्थ्यनोपमानोपमेयत्वमवगम्यते इत्यदोषः।

#### तस्या उदाहरणम्।

विरळास्तादशो लोके शीलसौन्दर्यसंपदः। निशाः कियत्यो वर्षेपि यास्विन्दुः पूर्णमण्डलः॥ \* ३१॥

विरलाः स्वल्पाः । तादृशः पार्वतीवर्तिन्यो याः शीलसौन्द्र्यसंपद्स्त-त्सदृश्यः । शीलं सुस्वभावता । सौन्द्र्यं लावण्यम् ।

१५ अत्र संवत्सरमध्यवर्तिन्योखण्डशशिविम्बा रात्रयो द्वादश उपमानं शीलसौन्दर्ययोः संभाराः सक्ललोकोत्कृष्टाः कतिपयजनजुष उपमेयाः साधारणश्च धर्मो विरलत्वम् । तच्चोपमानसिन्धाने कियत्य इत्युपा-त्तम् उपमेयसिन्धाने तु विरला इति । इवाद्यनुपादानेपि च प्राक-रणिकत्वापाकरणिकत्वपर्यालोचनयात्रोपमानोपमेयमावावसायः । तेनयं २ वस्तुनि वस्तुनि साधारणोपनिबन्धात्प्रतिवस्तूपमा ॥

> इति महाश्रीप्रतीहारेन्दुराजविरचितायामुद्धटालंकार-सारसंग्रहलघुवृत्ती प्रथमो वर्गः।

# द्वितीयो वर्गः।

आक्षेपोर्थान्तरन्यासो व्यतिरेको विभावना । समासातिशयोक्ती चेत्यलंकारान्परे विदुः ॥ १॥ (२४)

समासातिशयोक्ती चेत्यत्र समासातिशयशब्दयोरुक्तिशब्दः प्रत्येक-मिसंबध्यते ।

५ आक्षेपः।

प्रतिषेध इवेष्टस्य योविशेषाभिधित्सया । आक्षेप इति तं सन्तः शंसन्ति कवयः सदा॥२॥ (२५)

इह काचिद्धक्रमणितिस्तथाविधा संभवति यस्यां विधित्सितीर्थां निषेधव्याजेन सांस्कियते न तु निषिध्यते । तत्र विधित्सितस्यार्थस्य यः १० प्रतिषेधः कियते स प्रतिषेध इव भवति न तु प्रतिषेध एव अवान्तर-वाक्यार्थत्वेन तत्र वाक्यस्यापर्यवसानात् । अवान्तरवाक्यार्थता च तत्र निषेधस्य विधित्सितार्थविरोधाद्भवति । तत्र हि विधित्सितोर्थः पूर्वीप-कान्तत्वेन स्थेम्नावतिष्ठमानः स्वविरुद्धत्वेन निषेधं निषेधतात्पर्यान्त्प्रच्याच्य स्वगतविशेषाभिधानायावान्तरवाक्यार्थीकरोति । अतोनन्तरोन्प्रच्याच्य स्वगतविशेषाभिधानायावान्तरवाक्यार्थीकरोति । अतोनन्तरोन्प्रच्याच्य स्वगतविशेषाभिधानायावान्तरवाक्यार्थीकरोति । अतोनन्तरोन्प्रच्यार्थस्य विशेषमभिधातुं यत्र निषेध इव न तु निषेध एव असाविष्टार्थनिराकरणस्य लेशेन संभवदाक्षेपसंज्ञकोलंकारः सत्कविभिर-भिधीयते । सन्तः कवय इति संबन्धः ।

तस्य भेदद्वितयोपदर्शनायाह ।

# वक्ष्यमाणोक्तविषयः स च द्विविध इष्यते ।

वक्ष्यमाणमुक्तं चेष्टमाश्रित्य निषेधाभिधानादाक्षेपो द्विविध इत्यर्थः ।
 ननु प्रतिषेध इवेष्टस्य—इत्याक्षेपलक्षणमुक्तम् । इष्टत्वं चेच्छाक र्मता । यस्य च वस्तुनः इच्छाकर्मता तस्य नावश्यमुक्तिक्रियां प्रति
 कर्मत्वं भवति । इष्यमाणं हि कदाचिद्वच्यते कदाचित्र । अतश्रेष्टस्यो-

क्तिकर्मतामाश्रित्य यदेतदाक्षेपस्य वक्ष्यमाणोक्तविषयतया द्वेविध्यमुक्तं तत्र संगच्छत इत्याशङ्कचाह ।

### निषेधेनेव तद्बन्धो विधेयस्य च कीर्तितः ॥ ३ ॥ (२६)

विधेयस्य विधातुं ज्ञापियतुमिमितस्य यो निषेध इव तेनायं वक्ष्य-५ माणोक्तविषय आक्षेपो निबध्यते । एतदुक्तं भवति । विधानकर्मताद्वा-रेणेवात्र इष्टत्वमवसीयते निबन्धनान्तराभावात् । विधानकर्मता च विधा-नात्मिकाया उक्तः कर्मता । साच द्विविधा आर्थी शाब्दीच । यत्र स्वशब्दव्यापारमन्तरेणापि शब्दान्तरव्यापारसहायनिषेधमुखेनैव विधि-त्सितोर्थोवगम्यते तत्रार्थी । तत्र च वक्ष्यमाणविषय आक्षेपः । यत्र तु १० विधिमुखेनैव वक्तुमिष्टस्यार्थस्योपादानं क्रियते तत्र शाब्दी । तत्र चोक्त-विषयता आक्षेपस्य । एवं चानन्तरोदितया नीत्या शाब्देनार्थेन च विधिना यद्वसितमिष्टं तस्योक्तिक्रियाकर्मत्वसंभवादुक्तिक्रियायाः कर्मभूतो योर्थस्तदाश्रयं वक्ष्यमाणविषयत्वमुक्तविषयत्वं चाक्षेपस्य न विरुध्यते ।

१५ तत्र वक्ष्यमाणविषयस्याक्षेपस्योदाहरणम् । अहो स्मरस्य माहात्म्यं यद्धद्वेपि दशेदशी । इयदास्तां समुद्राम्भः कुम्भेमीने तु के वयम् ॥ %१ ॥

अहो इति विस्मये । अत्र मन्मथमाहात्म्यं तद्वस्थाविशेषसंस्पर्शेन
प्रतिपाद्यितुमिष्टम् । तच्च तस्य तथाप्रतिपाद्निमयदास्तामित्यादिना
र निषिद्धम् । निषधश्रात्रामिधयत्वितरोधात् । अभिधेयत्वेन च विरोध
आनन्त्येन तस्य तथाविधस्य वक्तुमशक्यत्वात् । रुद्रेपि नाम ईदृशी
द्शेति हि सामान्यरूपत्वेन मन्मथमाहात्म्यं प्रतिपादितं न तु विशेषरूपतया । अतो वक्तुमिष्टानां स्मरमाहात्म्यावस्थाविशेषाणामयमानन्त्येनामिधाननिषेध इव न तु निषेध एव विवक्षितार्थविरोधेनावान्तरवार क्यार्थत्वात् । तथाह्यत्र समुद्राम्भसः कुम्भैर्मातुमशक्यत्वं यदस्मदर्थकर्वृकमिमाहितं तत्सादृश्येनानन्त्यविशिष्टत्वेनोत्कर्षियतुमिष्टानां मन्मथ-

माहात्म्यावस्थाविशेषाणां पूर्वं प्रतिपिपाद्यिषितत्वेन लब्धपातिष्ठानां वा-क्यार्थत्वम् । अतश्च तद्भिधाननिषेधस्य तद्विरोधादत्रावान्तरवाक्यार्थता । न चावान्तरवाक्यार्थो वाक्यविश्रान्तिस्थानतया वक्तुं शक्यः। न खलु रक्तः पटो भवतीत्यत्र रक्तत्वाविच्छन्नपटभवनपरत्वाद्वाक्यस्य पटभवन-५ पर्यवसानमात्रत्वं सुमणम् । अतोत्रापि निषेधस्यावान्तरवाक्यार्थत्वेन वाक्यविश्रान्तिस्थानत्वाभावाचिषधक्तपत्वमित्र न तु निषधक्तपता । सः निषेधोत्रावान्तरवाक्यार्थत्वात्प्रधानवाक्यार्थानुगुण्येन प्रवर्तमानः स्वकण्ठेनाभिधानं मन्मथमाहात्म्यावस्थाविशेषाणां निषेधति न पुनरर्थ-सामर्थ्यावसेयमपि । अतश्र समुद्राम्भसः कुम्भैर्मातुमशक्यत्वमस्मदर्थक्-१० तृंकं स्वकण्ठेनाभिहितं यत्तत्सादृश्येनावसिते संविज्ञानपद्शुन्ये स्मर-माहात्म्यावस्थाविशेषाणामानन्त्यलक्षणे विशेषे वाक्यस्य पर्यवसानम् । तेनायमिष्टमथ पतिषेधन्याजेन विशेषेवस्थापयति तस्मादाक्षेपः। अत्र च -अहो स्मरस्य माहात्म्यं यद्धद्रेपि दशे दशी-इत्येतच्छव्दव्यापारसहायेन इयदास्ताम् – इतिनिषेधेनैव स्वकण्ठेनानुपात्तानामपि मन्मथमाहात्म्या-१५ वस्थाविशेषाणां वक्ष्यमाणतया सूचनम् । तेषां च तथासूचितानां निषे-धव्याजेन संविज्ञानपदशून्यानन्त्यभेदपतिपादनम् । अतो वक्ष्यमाणवि-वयता आक्षेपस्य।

उक्तविषयस्य तु तस्योदाहरणम् ।

इति चिन्तयतस्तस्य चित्रं चिन्तावधिर्न यत्। क वा कामविकल्पानामन्तः कालस्य चेक्षितः॥ \*२॥

अत्र चित्रत्वस्योक्तस्योक्तिः क वेति प्रसिद्धत्वादाक्षिण्यते । पूर्वत्र खलु विरुद्धत्वमाक्षेपनिबन्धनमुक्तम् इह तु प्रसिद्धत्वम् । द्वाभ्यामेव च प्रका-राम्यामाक्षेपो भवति विरुद्धत्वेन प्रसिद्धत्वेन च । उक्तं च—

वस्तु प्रसिद्धिमिति यद्दिरुद्धिमिति वास्य वचनमाक्षिप्य ।

२५ अन्यत्तथात्वसिद्ध्यै यत्र ब्यात्स आक्षेपः ॥ इति । ( रुद्रट का. ८-९९) प्रसिद्धत्वं चात्र समर्थयितुं कालसादृश्यमुक्तम् । यथा कालस्यान्ते ५ का. सा. सं.

नेक्ष्यते तद्दरकामविकल्पानाम् । अतो नैवात्र चित्रत्वमन्यत्राप्यस्य रूपस्य परिदृष्टत्वादिति । कालतुल्यतया चात्र कामविकल्पानामानन्त्यात्मको विशेषः संविज्ञानपदशून्योभिषित्सितः । तस्य च चित्रतया सामान्येन पूर्वमुपकान्तस्याधुना निषेधवशेन संविज्ञानपद्शून्येन विवक्षितेन रूपेण ५ वाक्यार्थीभूतत्वाचिषेधस्य पूर्ववद्वान्तरवाक्यार्थता । तेन क वेत्ययं निषेध इव न तु निषेध एव । तेनात्रोक्तविषयता आक्षेपस्य । तदाहु:-शब्दस्पृष्टेथवाप्यार्थे वक्तुमिष्ट निषिद्धता ।

तद्ङ्गं तद्विरोधेन यत्राक्षेपो भवेदसौ ॥ इति ।

शब्देन स्पृश्यते वन्तुमिष्ट उक्तविषये आक्षेपे । वश्यमाणविषये तु विव-१० क्षितस्यार्थता शब्दान्तरव्यापारसहायनिषेधमुखेन तस्योपस्थाप्यमान-त्वात् । यश्रात्रोभयत्रापि ।नषेधः कियते स विवाक्षितार्थविरोधात्स्वता-त्पर्यं त्यक्तवा विवक्षितमेवार्थं संस्कुर्वस्तदङ्गतां प्रतिपद्यते । अतोत्र द्विविध आक्षेपो भवतीत्यर्थः ।

अर्थोन्तरन्यासः ।

🤫 समर्थकस्य पूर्व यद्दचोन्यस्य च पृष्ठतः । विपर्ययेण वा यत्स्याद्धिशब्दोक्त्यान्यथापिवा ॥४॥(२७) ज्ञेयः सोर्थान्तरन्यासः ।

यत्र समर्थ्यसमर्थकभावः सोर्थान्तरन्यासः । तत्र हि समर्थकस्य समर्थकतावगतिहेतुं व्याप्तिं पक्षधर्मत्वं चानुपन्यस्यार्थान्तरस्यैवोपन्यासः २० क्रियते च्याप्तिपक्षधर्मत्वयोः स्वशब्देनानुपात्तयोरपि गर्भीकृतत्वात् । अतोसावर्थान्तरन्यासः । स च चतुर्विधः । तत्र समर्थके पूर्वमाभिहिते समर्थ्यस्य यत्र पश्चाद्भिधानं तत्र द्वी प्रकारी भवतः । हिशब्दाभिन्य-क्तत्वं समर्थ्यसमर्थकमावस्यैकः प्रकारः । तदुक्तं-समर्थकस्य पूर्वं य-द्वचोन्यस्य च पृष्ठतः - इति । हिशब्दोक्त्या - इति च।

तस्योदाहरणम् ।

तमास्ति यन कुरुते लोको ह्यत्यन्तकार्यिकः। एष शर्वोपि भगवान्बटूभूय स्म वर्तते ॥ \* ३ ॥ बद्भ्य अचिरक्वतोपनयनत्वमापय। अत्र शर्वस्य सर्वलोकातिशायिनो बद्भावेन वृत्तिमनुपपयमानतयाशङ्क्य तत्समर्थनाय समर्थकं पूर्वमेवो-पन्यस्तम्—तन्नास्ति यच्च कुरुते — इति । अत्यन्तकार्यिकत्वादनुचितमपि रूपमनुभूतवान् शर्वस्तदन्यैवंविधपुरुषवदिति । अत्र च हिशब्देनाभिव्यक्तः भसमर्थ्यसमर्थकभावः ।

यत्र पूर्वेणेव क्रमेण समर्थ्यसमर्थकयोरुपन्यासो हिशब्दश्रार्थसामर्थ्या-वसेयार्थत्वाच प्रयुज्यते तत्र द्वितीयोर्थान्तरन्यासमेदो भवाते । तदुक्तम् -अन्यथापि वा-इति । हिशब्दोक्तिमन्तरेणापीत्यर्थः ।

तस्योदाहरणम् ।

प्रच्छना शस्यते वृत्तिः स्त्रीणां भावपरीक्षणे । प्रतस्थे धूर्जटिरतस्तनुं स्वीकृत्य वाटवीम् ॥ \* ४ ॥

भाव आशयः । बाटवीं ब्रह्मचारिसंबंधिनीम् । अत्र धूर्जिटेब्टुवेषालम्बनेन प्रच्छन्ना वृत्तिरनुपपन्नेत्याशङ्कच तत्समर्थनाय पूर्वमेव समर्थकमिमिहितं—प्रच्छन्ना शस्यते वृत्तिः—इत्यादिना । योषिदाशयपरीक्षणप्रवृत्त१५ त्वाद्ध्र्जिटिः प्रच्छन्नां वृत्तिमाश्रितवानिति । हिशब्दश्रात्रातःशब्दसामर्थ्येन यस्मादित्यस्यार्थस्यावगतत्वान्नोपात्तः ।

एवमेतौ समर्थकपूर्वोपन्यासावर्थान्तरन्यासौ द्वावेवोक्तौ।

यत्रापि चैतिद्विपर्ययेण समर्थ्यस्य पूर्वमुपन्यासः पश्चात्समर्थकस्य तत्रापि समर्थ्यसमर्थकभावे हिशब्दावगतेथीक्षिप्ते च सति द्वैविष्यम् । तदुक्तं
२० -विपर्ययेण वा यत्स्याद्धिशब्दोक्त्यान्यथापि वा -इति ।

पूर्वस्योदाहरणम् ।

हरोथ ध्यानमातस्थौ संस्थाप्यात्मानमात्मना । विसंवदेद्धि प्रत्यक्षं निध्यातं ध्यानतो न तु ॥ \* ५ ॥ अत्र हरस्य व्यवहिताद्यर्थविषयत्वेनाप्रतिहतबाह्येन्द्रियवृत्तित्वात्सिति । २५ बाह्येन्द्रियजन्यप्रत्यक्षसंभवे ध्यानाश्रयणम्युक्तत्वेन संभाव्य तत्समर्थ- नायोक्तं- विसंवदे द्धिपत्यक्षामित्यादि । अत्यन्ताविसंवादको पलब्ध्युपाया-थित्वाद्ध्यानमास्थितवान् हर इति ।

हिशन्दानभिन्यके तु समर्थ्यसमर्थकभावे यत्र समर्थ्यस्य पूर्वमुपन्या-सस्तत्रोदाहरणम् ।

अपञ्यचातिकष्टानि तप्यमानां तपांस्युमाम् । असंभाव्यपतीच्छानां कन्यानां का परा गतिः ॥ % ६ ॥

बहूनामभिमतवरप्राप्त्युपायानां प्रार्थनादीनां संभवे कस्माद्भगवती तपसा शरीरमायासितवतीत्याशङ्क्य तत्समर्थनायाभिहितम्— असंभा-व्यपतीच्छानामिति । दुःप्रापभत्रभिलापित्वात्तपः समाश्रितवती । तपांसि

भगवतीं खेदयान्त तानि पुनः सा तथाविधान्युपार्जयति अतस्तपस्तप्यते ।
 तपस्तपः कर्मकस्यैव (पा. ३-१-८७-८८)—इति कर्तुः कर्मवद्भावः ।

एवमेष चतुर्विधोर्थान्तरन्यासोभिाहितः ।

ननु यदि समर्थ्यसमर्थकभावे सत्यर्थान्तरन्यासो भवति एवं सत्य-प्रस्तुतपशंसादृष्टान्तयोरापि समर्थ्यसमर्थकभावसद्भावाद्थान्तरन्यासता-भ्भ प्रसङ्गः । तथा हि –

प्रीणितप्रणयि स्वादु काले परिणतं बहु। विना पुरुषकारेण फलं पश्यत शाखिनाम्॥

इत्यस्यामप्रस्तुतप्रशंसायां विशेषात्सामान्यस्य प्रतिपत्तिर्यथा सेचनादिकं पुरुषच्यापारमन्तरेण बनशाखिनां विविधगुणोपेतस्य फलस्य प्रसूतिर्देव-

३० प्रधाना एवमेतत्सर्वं जगित देवप्रधानमिति । अत्र च समर्थ्यसमर्थकमावी विद्यते । सर्वं जगचेष्टितं देवप्रधानं पुरुषकारान्वयन्यतिरेकाननुविधा- थित्वाद्वनशाखिफलवदिति । ततश्च तत्राप्यर्थान्तरन्यासत्वप्रसङ्गादलक्ष्य- न्यापिर्लक्षणदोषः। दृष्टान्तेपि च समर्थ्यसमर्थकमावो विद्यते । तथा हि—

त्विय दृष्ट एव तस्या निर्वाति मनो मनोमवण्वितम् ।
भारतेके हि सितांशीविकसाति कुमुदं कुमुद्दत्याः ॥

इत्यत्र यथा चन्द्रगुणपक्षपातित्वेन कुमुदिन्याश्चन्द्रालोके कुमुदं विकसति

तद्वत्त्वद्गुणपक्षपातित्वात्तरयास्त्वद्दशेने मनो मन्मथाभिप्रज्वालेतमुशाम्य-तीति समर्थ्यसमर्थकभावावगम्यते । तेन दृष्टान्तेप्यथन्तिरन्यासतापसङ्ग इत्याशङ्क्याह्-

# प्रकृतार्थसमर्थनात् ।

५ अप्रस्तुतप्रशंसाया दृष्टान्ताच्च पृथक् स्थितः ॥५॥ (२८) सत्यमप्रस्तुतपशंसायां दृष्टान्ते च समर्थ्यसमर्थक्भावोवगन्यते । न तु तत्रार्थीन्तरन्यासवत्समर्थ्यसमर्थकभावस्य संभवः । अर्थान्तरन्यासे हि समर्थ्यस्य यथायोगं पूर्वोत्तरकालभावित्वेन स्वकण्ठेनोपात्तस्य समर्थनम्। अप्रस्तुतप्रशंसायां त्वप्रकृतसामध्येन प्रकृतमाक्षिप्यते न तु स्वकण्ठेनो-१० पादीयते । यथा पूर्वीपवर्णिते उदाहरणे । तत्र हि वनशाखिनां फल-दर्शनेनापकृतेन दैवप्रधानेन समयजगद्भाचरं दैवप्राधान्यं प्रकृतमाक्षिप्यते। न तु तस्यार्थान्तरन्यासवत्स्वकण्ठेनोपादानम् । अतश्च तत्र सत्यपि समर्थ्यसमर्थकभावे शब्दोपक्रान्तप्रकृतार्थनिष्ठत्वाभावान्नार्थान्तरन्यास्त्व-म् । दृष्टान्तेपि च द्वयोरिप समर्थ्यसमर्थकयोः स्वकण्ठेनोपात्तत्वात्सत्यपि १५ स्वकण्ठोपात्तपकृतार्थनिष्ठत्वे दृष्टान्तस्य समर्थ्यसमर्थकभावपुरस्सरीकारे-णाप्रवर्तमानत्वाच भवत्यर्थान्तरन्यासत्वम् । न खलु तस्य समर्थ्यसमर्थक-भावपुरस्सरीकारेण प्रवृत्तिः बिम्बप्रतिबिम्बभावमात्रस्य शब्दस्पृष्टत्वात् । अर्थाद्धि तत्र समर्थ्यसमर्थकमावावसायः । अर्थान्तरन्यासे तु समर्थ्यस-मर्थकभावेनैवोपक्रमः । तेन यत्र समर्थ्यसमर्थकभावोपक्रममर्थान्तरोपा-२० दानं तत्रार्थान्तरन्यासत्वाहृष्टान्तस्यार्थान्तरन्यासताप्रसङ्गो न भवति । तदिदमुक्तं-प्रकृतार्थसमर्थनात्-इति । अत्र प्रकृतशन्दः स्वकण्ठो-पात्तपकृतार्थनिष्ठो द्रष्टव्यः । समर्थनं चात्रोपक्रमावस्थावन्युपात्तम् ॥

## व्यातिरेकः । त्रिक्षा विकास कर्षा करा विकास करा

विशेषापादनं यत्स्यादुपमानोपभेययोः ।
२५ निभित्तादृष्टिष्टिभ्यां व्यतिरेको द्विधा तु सः॥६॥ (२९)
उपमानोपभेययोः परस्परं यत्र विशेषः ख्याप्यते स व्यतिरेकः ।
तत्र क्षुपमानादुपभेयस्योषभेयादुपमानस्य वा केनचिद्दिशेषणातिरेकः आ

धिक्यं तस्माद्यातिरेकः। स च द्विविधः। तत्र विशेषख्यापनानिमित्तस्यार्थ-सामध्यदाक्षेपादेकः प्रकारः। अपरस्तु तस्य स्वशब्देन प्रतिपादनात्। तदुक्तं—निमित्तादृष्टिदृष्टिभ्यां द्विधा—इति। एताविष च भेदौ पत्येकं द्विविधौ। कचिद्धि अर्थसामर्थ्यात्प्रतीयमाने उपमानोपमेयमावे पूर्वोक्तेन ५ प्रकारद्वयेन व्यतिरेकः ख्याप्यते कचित्तु इवादिभिरुपात्तैः।

तत्रार्थसामर्थ्येन यञोपमानोपमेयभावोवगम्यते तत्र पूर्वस्मिन्प्रकार-द्वये पूर्वभेदस्योदाहरणम् ।

## सा गौरी शिखरं गत्वा ददर्शोमां तपःकृशाम्। राहुपीतप्रभस्येन्दोर्जयन्तीं दूरतस्तनुम्।। \* ७॥

राहुणा पीता द्रवद्रव्यस्योदकादेः स्वगलिकान्तर्भावनं यत्तद्वदा-त्माभ्यन्तरीकृता प्रमा यस्य स तथोक्तः । अत्र राहुपीतप्रभत्वविशिष्ट-स्येन्दोस्तनुरुपमानम् । तपःकृशा पार्वत्युपमेया । अनयोः साधारणो धर्मः स्वभावतः सौन्दर्ये सित निमित्तवशाद्विच्छायत्वम् । तच्च स्वकण्ठेनानुपात्तमपि पदार्थस्वरूपपर्यालोचनया लभ्यते। एविमवाद्यभावेप्युपमानो- पपेयभावस्यात्र सामर्थ्यात्प्रतिपत्तिः । जयन्तीमिति च उपमानादुपमेयस्य विशेषः ख्यापितः । तस्य च विशेषस्य ख्याप्यमानस्य निमित्तमत्र न स्वकण्ठेनोपात्तम् । अर्थसामर्थ्यातु तद्वगम्यते । राहुरिन्दुप्रभापाने तथा न समर्थः यथा तपः सातिशयत्वात्पार्वत्याः क्षामत्वे इति राहुतोपि तपः- सातिशयत्वमुपमानादुपमेयस्य विशेषिनिमित्तमत्रावगम्यते । एवमयमनु- २० पात्तनिमित्तो व्यतिरेकः ।

उपात्तनि।मित्तस्तु ।

पद्मं च निश्चि निःश्रीकं दिवा चन्द्रं च निष्पभम् । स्पुरच्छायेन सततं मुखेनाधः प्रकुर्वतीम् ॥ \* ८ ॥

मुखमुपमेयम् । पद्मिन्दुश्रोपमानम् । तच्चात्र द्वयं स्वकण्ठस्पृष्टम् २५ तयोस्तु साधारणो धर्मः कान्तिमत्तादिरुपमानोपमयभावश्रेत्येतदुभयं सामर्थ्यादवगम्यते । न खल्वत्र वक्ष्यमाणव्यतिरेकवदुपमानोपमेयभावस्य

द्योतका इवादय उपात्ताः । अधः प्रकुर्वतीमिति चोपमानादुपमेयस्य विशेषः ख्यापितः । तत्र च निमित्तमुपात्तमुपमानोपमेयोभयाधारत्वेन । उपमानयो-स्तावत्पद्मचन्द्रयोनिंशि दिवा च यथाक्रमं निःश्रीकत्वनिष्प्रभत्वे । उपमेये तु रात्रिन्दिवं स्फुरच्छायता । अतो विशेषे निमित्तदर्शनेनायं व्यतिरेकः । तदेवं यत्रेवादिनोपमानोपमेयभावो नावद्योतितस्तत्र द्विविधो व्यति-रेको दिशितः ।

इवाग्रुपात्ते तूपमानोपभेयभावे यो व्यातिरेकस्तमाह— यो वैधर्म्यण दृष्टान्तो यथेवादिसमन्वितः । व्यतिरेकोत्र सोपीष्टो विशेषापादनान्वयात् ॥ ७॥ (३०)

२० यो वैधर्म्यण दृष्टान्त इति विशेषापादनान्वयादिति च व्यतिरेक-लक्षणं योजितम् । वैधर्म्यं ह्युपमेयधर्मस्योपमाने विगमः । यथवादिसम-न्वित इत्यनेन अथवायवयोतितत्वमुपमानोपमेयभावस्याह ।

तस्योदाहरणम् ।

शीर्णपर्णाम्बुवातात्रकष्टेपि तपसि स्थितम् ।
प समुद्रहन्तीं नापूर्वे गर्वमन्यतपस्विवत् ॥ \* ९ ॥

शीर्णपर्णाम्बुवातानामाशो मक्षणम् । अत्रान्यतपस्विन उपमानम् ।
भगवत्युपमेया । साधारणश्च धर्मः कष्टे तपस्यवस्थित्वाच्चेतसः सोह्वासता । वितश्चात्र गर्वोद्वहनिवंधनं यत्तच्चेतसः सोह्वासत्वं तिश्ववन्धनमुपमानापेमेयभावमवगमयित । गर्वं न समुद्वहन्तीमित्युपमानादुपमेयस्य
विशेषः प्रतिपादितः । अन्ये किल तपस्विनः सातिशयतपोवशात्समुष्ठसितचित्ताः सन्ते। गर्वं समुद्वहन्ति । भगवती त्वत्यन्तमुपशान्तिचत्त्वात्त्र
तथा । एवं चात्र गर्वापकमावस्थापेक्षमुपमानोपमेययोः सादृश्यं तद्निर्वाहात्तूपमानादुपमेयस्य व्यतिरेकः । अनिर्वाहे च निमित्तमत्र स्वकण्ठेनानुपात्तमप्यर्थसामर्थ्याद्वगम्यते अत्यन्तोपशान्तिचत्त्वं नाम ।

२५ एवमयं निमित्तादर्शने वत्युपात्तोपमानोपमेयभावो व्यतिरेक उदाहृतः । निमित्तोपादाने तु तस्योदाहरणमुत्रेयम् । ्षमेते चत्वारो व्यतिरेकाः प्रतिपादिताः । निमित्तदर्शनादर्शनाभ्यां यो व्यतिरेको तयोः पत्येकमुपमानापमेयभावस्य इवायुपादानानुपादा-नाभ्यां द्विभेदत्वात् ।

एषामपि चतुर्णां व्यतिरेकाणां श्विष्टोक्तियोग्यशब्दोपादाने सति पुनरपरे पूर्वोपक्रान्तेनैवरूपेण चत्वारा भेदा भवन्ति । तदाह—

## श्लिष्टोक्तियोग्यशब्दस्य पृथकपृथगुदाहृतौ । विशेषापादनं यत्स्याद्यतिरेकः स च स्मृतः ॥ ८॥(३१)

एकप्रयत्नोचार्याणामित्यादिवक्ष्यमाणलक्षणं श्लिष्टम् । श्लिष्टालंकार-समुचितं यदुचारणं तत्समुचितस्य शब्दस्य यदा तन्त्रेण सदृशशब्दान्त-१° रोपादानहेतुतया वा प्रयोगो न क्रियते अपि तु पृथक्पृथगुचारणं तदा कर् विशेषापादने सति व्यतिरेको भवति ।

तस्योदाहरणम् ।

या शैशिरी श्रीस्तपसा मासेनैकेन विश्रुता । तपसा तां सुदीर्घेण दूराद्दिद्धतीमधः ॥ \* १०॥

भे अत्र शिशिरशोभा उपमानम् । भगवती उपमेया । तयोश्र साधारणो धर्मस्तपोयुक्तत्वं नाम । एकत्र तपा माघो मासः अपरत्र त्वभ्युद्यहेतुः कृछ्र्।चरणम् । इवादयश्रात्रानुपात्ता अपि सामर्थ्याद्वगम्यन्ते । व्यति-रेकस्तु-दूराद्विद्धतीमधः- इति । तस्य च निमित्तं मासेक्यं दीर्धत्वं च तपसोः । तत्र यथाक्रममुपमानोपमेयगतत्वेनोपात्तम् । तत्र च वत्यादिना २० अनपात्ते उपमानोपमेयमावे निमित्तदर्शनेन व्यतिरेक उदाहृतः ।

एवमनया दिशान्यद्पि श्विष्टोक्तियोग्यशब्दनिबन्धे सति व्यतिरेक-स्य पूर्वोक्तनयेन भेदत्रयमुदाहार्यम् ॥

विभावना ।

२५ कियायाः प्रतिषेधे या तत्फलस्य विभावना । ज्ञेया विभावनैवासौ समाधौ सलभे सति ॥ ९॥ (३२) इह यितंतिचिज्ञायते तत्सर्वं कियाफलं क्रियामुखेन कारणेभ्यः का-यौंत्पत्तेः प्रातीतिकेन रूपेण परिदृश्यमानत्वात् । सर्वेषां फलमूतानां कियैवाञ्यवहितं कारणम् । यत्र च किया प्रतिषिध्यते अथ च किया-फलस्योत्पत्तिरुपदिश्यते तत्र विभावनाख्योतंकारः । कारणविगमे किल ५ कार्यस्य तत्रोत्पत्तिरुपवण्यते अतो विरुद्धाभासा भावना उत्पादना तेन विभावना । नत्वेवं सति व्यर्थदोषत्वपसङ्गः—विरुद्धार्थं मतं व्यर्थम्-इति । अत आह—समाधौ सुलभे सति —इति । समाधिः परिहारः । यत्र विरोधस्य सुलभः परिहार इत्यर्थः ।

तस्या उदाहरणम्।

अङ्गलेखा शरीरयष्टिः । काइमीरं कुङ्कुमम् । येयं पीतच्छायता शरीरस्य सा नायिकानां कुङ्कुमसमालम्भनलक्षणिक्रयाकार्या प्रायेण परिदृश्यते । भगवत्यास्तु शरीरे पीतच्छायत्वं न कुङ्कुमसमालम्भने-१५ नोत्पादितम् । अतः कुङ्कुमसमालम्भनलक्षणायाः क्रियाया विगमे फल्स्य पीतच्छायत्वस्यात्रोपदेशः । परिहारश्रात्र स्वामाविकतया तच्छा-यत्विमिति । तेनयं विभावना । अनलक्तकताम्रामाभित्यत्रालक्तककारणि-काया रागिक्रियाया निषेधस्तत्कलस्य ले।हित्यस्यो-पत्तिः स्वामाविकी निर्दिश अतो विभावना । अत्र च कुङ्कुमादिसंपायेन पिञ्चरत्वादिना २० उपमानभूतेन स्वामाविकस्य पिञ्चरत्वादेरुपमेयभूतस्याभेदाध्यवसायोति-शयोक्तया द्रष्टव्यः ॥

समासोक्तिः।

प्रकृतार्थेन वाक्येन तत्समानैविंशेषणैः । अप्रस्तुतार्थकथनं समासोक्तिरुदाहृता ॥१०॥ (३३)

१५ यत्र प्रस्तुतार्थनिष्ठं वाक्यं तत्समानैर्विशेषणैस्तेनापकृतेनार्थेन तुल्या-नि यानि विशेषणानि तद्द्वारेण सादृश्यवशाद्प्रस्तुतमर्थमुपमानमूतं क-थयति सा संक्षेपणोपमानोपमेयलक्षणार्थद्वितयाभियानात्समासोकिः।

६ का. सा. सं.

तस्या उदाहरणम् ।

दन्तश्रभासुमनसं पाणिपळ्ळवशोभिनीम् । तन्वीं वनगतां छीनजटापट्चरणावित्रम् ॥ \*१२ ॥

अत्र दन्तप्रभाषाणिजटा भगवतीविशेषणभूता यथाक्रमं लतागत-५ सुमनःपञ्चश्यट्चरणरूपेण लतया तद्भावमापद्यन्ते । तनुत्वं तु भगवती-लतयोः साधारणो धर्मः । वनशन्देन च रूपकप्रातिभोत्पत्तिहेतुना श्लेषेण भगवतीतपश्चर्याधारभूतमुदकं लताधारेण काननेन रूप्यते । अत एता-न्यत्र प्रकृताया भगवत्या अपकृतया लतया समानानि विशेषणानि । तत्सामर्थ्येन च प्रकृतया भगवत्या उपमेयभूतया लता उपमानत्वेना-१० क्षिप्यते । तेनेयं समासोक्तिः ॥

## अतिशयोक्तिः।

निमित्ततो यत्तु वचो लोकातिकान्तगोचरम् ।
मन्यन्तेतिशयोक्तिं तामलंकारतया बुधाः ॥११॥ (३४)
भेदेनन्यत्वमन्यत्र नानात्वं यत्र वध्यते ।
तथा संभाव्यमानार्थनिवन्धेतिशयोक्तिगीः ॥१२॥ (३५)
कार्यकारणयोर्यत्र पौर्वापर्यविपर्ययात् ।

आशुभावं समालम्ब्य वध्यते सोपि पूर्ववत् ॥१३॥ (३६)

यद्वचनं किंचित्कारणमाश्रित्य होकातिकान्तगोचरमुपनिबध्यते सातिशयोक्तिः। तस्याश्र चत्वारो मेदाः। यत्र मेदे अन्यत्वे अनन्यत्व-२० मेक्यं स एकः। अन्यत्रामेदे ऐक्ये नानात्वं मेदो यत्र स द्वितीयः। तथा बहिरविद्यमानस्यार्थस्य संभावनामात्रेणोपनिबन्धे तृतीयः। कार्य-कारणयोस्तु कार्यस्य शीव्रमेवोत्पादात्पौर्वापर्यविपर्ययेण चतुर्थो मेदः।

तत्राद्यस्य भेदस्योदाहरणम् ।

तपस्तेजःस्फुरितया निजलावण्य संपदा । कृशामप्यकृशामेव दृश्यमानामसंशयम् ॥ \*१३ ॥ अत्र यासावकाश्यीवस्था भगवत्याः पूर्वमभूत्तते। भिन्नमापि तपोज-नितं काश्य तद्भेदेनोपनिवद्धमकृशामेवेति । तत्र च निमित्तं तपस्ते-जसा सविशेषत्वमापादितः सौन्दर्यसंभारः । अतो निमित्तवशेन लोका-तिक्रान्तो गोचरोस्य वाक्यस्य । तेनेयमितशयोक्तिः ।

५ द्वितीयस्य तु भेदस्योदाहरणम् ।

अचिन्तयच्च भगवानहो तु रमणीयता। तपसास्याः कृतान्यत्वं कौमाराद्येन छक्ष्यते ॥ \*१४॥

अत्र भगवती कुमारीभावेषि वर्तमाना तदुत्तरकालभाविनी यासौ यौवनावस्था तद्युक्तत्वेनोपनिबद्धा कौमारादन्यत्विमित । निमित्तं चात्र १९ तपोजनिता रमणीयता । तेनायमभेदे भेदोपनिबन्धः ।

तृतीयस्य पुनर्भेदस्योदाहरणम् ।

पतेचादि शशिचोतच्छटा पन्ने विकाशिनि ।

मुक्ताफलाक्षमालायाः करेस्याः स्यात्तदोपमा ॥ \*१५॥

शशिद्योतच्छटा चन्द्रपकाशपकारः । अस्याः करे मुक्ताफलाक्षमा-भ लायास्तदा उपमा स्यादिति संबन्यः । अत्र रजनिकरकरसंपर्के सित कमलस्य संकोचावलोकनाद्विकाशित्वं बहिरसंभवदिष किविप्रजापितना प्रतिभोपजनितेन स्वव्यापारेण संभवद्रूपतया प्रदर्शितम् । अतोत्र संभा-व्यमानार्थनिबन्धः । तस्य च लोकातिक्रान्तगोचरस्यार्थस्य संभावनाया निभित्तं भगवतीकराधारतया मुक्ताफलाक्षमालावलोकनम् । तथाह्ययं

२० तावल्लोकातिकान्तोपरिदृष्टपूर्वोस्माभिगौरीकरमुक्ताफलाक्षमालयोराधारा-धेयभावोवलोकितः । तत्सजातीयस्य पद्मस्य विकाशिनश्रन्द्रकराणां च यद्याधाराधेयभावः स्यात्तदात्रोपमानोपमेयभावां भवेदिति संभावना प्र-वृत्ता । अतोत्र सजातीयपदार्थदर्शनाद्व हरसंभवदिष वस्तु संभवद्रपतयो-पवण्यते । एकास्मन् खलु पदार्थे परिदृष्टे अन्यस्मिन्ननवलोकिसेपि तत्स-

२५ जातीयसंभावना प्रवर्तते । तथा दाक्षिणात्यस्यैकस्मिन्नुष्ट्रे परिदृष्टे सत्य-परिदृष्टीष्ट्रान्तरसंभावना । अतोत्र संभावना सनिमित्ता । अनेन च पका-रेणात्रोपमानाभावः प्रकृतस्य वस्तुनः प्रदृश्यते नास्त्यम्यस्किचिव्स्योप- मानमिति । अत एव संभाज्यमानतयार्थस्योपनिबद्धस्य निराचिकीर्ष-या यदिशज्दः प्रयुक्तः । यदिशज्देन हात्राशङ्का योत्यते । आशङ्का चानिश्चितसद्भावे वस्तुनि भवति । यच्चानिश्चितसद्भावं किविवेधसा संभवद्भपतयोपदर्शितं वस्तु तस्य पुराणप्रजापितिनिर्मितपदार्थविषयया पतिद्वरुद्धया लोकपतीत्या याविचराकियमाणत्वं ताविचरुपमत्वं प्रतीयते । एवमयं तृतीयो भेदः ॥

चतुर्थस्तु ।

मन्ये च निपतन्त्यस्याः कटाक्षा दिक्षु पृष्ठतः । प्रायेणाग्रे तु गच्छन्ति स्मरवाणपरम्पराः ॥ %१६ ॥

अत्र दिक्ष कटाक्षपातः कारणम् । स्मरबाणपरम्परागमनं तु कार्यम् । कार्यकारणयोस्तु कारणस्य नैसर्गिकं प्राग्मावित्वं कार्यस्य तु पश्चाद्भा-वित्वम् । इह तु विपर्ययः कार्यस्य प्राग्मावेनोपनिबन्धनात् पश्चाद्भावित्वेन च कारणस्य कटाक्षा दिक्षु पृष्ठतः पश्चात्पतान्ति अग्रे स्मरबाणपरम्परा गच्छन्तीति । अत्र निमित्तं कार्यस्य शीत्रमेवोत्पादः । तेनेदं निमित्ततो भ लोकातिकान्तगोचरं वचनम् । अते।तिशयोक्तिः ।

इति महाश्रीप्रतीहारेन्दुराजिवरिचतायामुद्भटालंकार-सारसंग्रहलघुवृत्तौ द्वितीयो वर्गः॥

# तृतीयो वर्गः।

यथासंख्यमथोत्प्रेक्षां स्वभावोक्तिं तथैव च । अपरे त्रीनलंकारान् गिरामाहुरलंक्षतौ ॥ १ ॥ (३७) यथासंख्यम् । भूयसामुपदिष्टानामर्थानामसधर्मणाम् । कमशो योनुनिर्देशो यथासंख्यं तदुच्यते ॥ २ ॥ (३८)

पूर्वमृद्दिष्टानामर्थानां यदा क्रमेणार्थान्तराण्यनुनिर्दिश्यन्ते तदा यथासंख्याख्यालंकारः । तत्र हि संख्योपलक्षितक्रमानितक्रमेण शब्देनानुपात्तोपि पदार्थानामन्वयः समाश्रीयते । अतो यथाकमं पदार्थानामन्वयध्वननादेतस्यालंकारस्य यथासंख्यता । स चालंकारो बहूनामल्पशोउप्युपनिबध्यमानो यतः शोभाबद्धो भवत्यतो भूयसाभित्युक्तम् । द्वयोहिं
तथ्योपनिबध्यमानस्य यावच्चतुर्गुणत्वादि स्वपतयोपनिबन्धो न कृतः
तावच्छोभोपेतत्वं न भवति । भूयसां पुनर्थानां तद्यथासंख्यमल्पेनैव
प्रयासेन रम्यं भवति । तत्र हि तस्य द्विगुणस्य त्रिगुणस्य वोपनिबन्धे
शोभातिशयो जायते । यदुक्तम्-

१५ तिद्वुगुणं त्रिगुणं वा बहुषूदिष्टेषु जायते रम्यम् । यत्तेषु तथैव ततो द्वयोस्तु बहुशो निवध्नीयात् ॥ इति । ( रुद्ररः – का. ७-३५)

ननु मृणालंहसेत्यादानुपनणियण्यमाणे उदाहरणे मृणालादिभ्य उपमानभ्यो बाह्वादीनामुपमयानां विशेषख्यापनाद्व्यतिरेकालंकारेण स-३० हृद्यहृद्याण्यावर्ण्यन्ते न तु यथासंख्येन तत्कथं यथासख्येमलंकार इत्याशङ्क्योक्तम्—असधर्मणाम्—इति। यत्रापि हि साधम्याभावादुपमा-नोपमेयमावामावेन व्यतिरेकादेरुपनिबन्धामावस्तत्राप्ययं शोभातिशय-मावहतीत्यर्थः। कज्जलिषकनकरुचः सुपर्णवृषहंसवाहनाः शं वः। जलिषिगिरिपद्मस्था हरिहरचतुरानना ददतु ॥ इति। ( रुद्रटः—का. ७.३६)

अत्र हि हरिप्रभृतीनां त्रयाणामुद्दिष्टानां कज्जलरुक्त्व-सुपर्णवाहन'त्व-जलिधिस्थत्वाद्यो धर्माः क्रमेणानुनिर्दिष्टाः। न च तत्र परस्परसाधम्यं विद्यते। अथ च क्रमपर्यालोचनया अर्थानामानुरूप्येण समन्वयमतीतेः शोभातिशयो विद्यते। तेनास्य साधम्याद्यभावेपि पृथगलंकारताप्रतिलम्भाद्यत्र साधम्यादि विद्यते तत्राप्यलंकारत्वं दुर्निवारम् ।
अतो-मृणालहंसेत्यादिके उदाहरणे यथासंख्यमङ्गभूतं व्यतिरेका१० लंकारस्य दृष्टव्यम् । तेनायमङ्गाङ्गिभावे संकरः। यद्वक्ष्यति-

परस्परोपकारेण यत्रालंकृतयः स्थिताः। स्वातन्त्र्यणात्मलाभं नो लभन्ते सोपि संकरः॥ इति। अतो यथासंख्यं पृथगलङ्कारत्वेनोपदेष्टन्यम्।

तस्योदाहरणम् ।

भ् मृणालहंसपद्मानि बाहुचङ्क्रमणाननैः । निर्जयन्त्यानया व्यक्तं निलिन्यः सकला जिताः ॥ %१ ॥ अत्र बाहुचंक्रमणाननानामुदिष्टानां यथाक्रमं मृणालहंसपद्मान्य-नुनिविष्टानि । तद्दशेन च शब्दानुपात्तस्यापि तदन्वयस्य गर्भीकृतत्वेन च क्रमभणितिसद्भावाद्यथासंख्यमलंकारः ॥

२० उत्प्रेक्षा । साम्यरूपाविवक्षायां वाच्येवाद्यात्मभिः पदैः । अतद्रुणिकयायोगादुत्प्रेक्षातिशयान्विता ॥ ३ ॥ (३९)

यत्रेवादिपदिनवन्धः साम्यस्य च रूपं न विवक्ष्यते तत्रोत्पेक्षारःथो-लंकारः । नन्वेवं सत्यसंभवो नाम लक्षणदोषः प्राप्तः बोत्यस्योपमानी-२५ पमेयभावस्याभावे सति इवादिनाामप्रयोगपसंगादित्याशङ्क्रवोक्तमतद्गुण-क्रियायोगादिति । द्रव्यधर्मः सिद्धो गुणः साध्यस्वभावस्तु ।क्रिया । इदं

खलु विश्वं स्वतन्त्रपरतन्त्रपदार्थात्मकत्याद्विविधम् । यश्च स्वतन्त्रः पदार्थः स धर्मात्यमिधीयते। तच्च इदं तद्ति सर्वनामप्रत्यवमशीयोग्यत्वाहुव्यम्। परतन्त्रस्य पदार्थस्य धर्मरूपता । तस्य च द्वैविध्यं सिद्धसाध्यतामेदात्। तत्र यः सिद्धो धर्मः स गुणी यस्तु साध्यः सा किया । एतावन्तश्र ५ हो किकाः पदार्थाः । सामान्यादीनामत्रेव पातीतिकेन क्रेपणान्तर्भृतत्वात्। अत्र असोपकृतो योर्थस्तस्य ये कियागुणा अनन्तरोक्तस्लास्तद्योगा-त्साम्यरूपाविवक्षायामापे इवादिशब्दपवृत्तिरविरुद्धा । यत्र किलोपमा-नोपमेयभावेन साम्यं तत्रोपमानसादृश्यादुपमानवर्तिनां क्रियागुणानामुप-मेये प्रतीतिभवति । उत्पेक्षायामि च योसावसः अपकृतस्तस्य ये क्रि-१० यागुणास्ते तस्मिन्नप्रकृते वस्तुन्युपमानतयानुष्लिङ्कितेपि प्रकृते वस्तुन्यास-ज्यन्ते । तेनातद्भुणक्रियायोगाद्स्या इवादिवाच्यत्वम् । अत एवान्यधर्मा-णां स्वधर्मिभूताद्वस्तुन उत्कलितानां रसभावाद्यभिन्यक्त्यनुगुणतया वस्त्व-न्तराध्यस्तत्वेन लन्धप्रकर्षाणामीक्षणादियमुत्पेक्षा। नन्वेवमपि सुतरामसं-भवः। न हि वस्त्वन्तर्थमी वस्त्वन्तरे समासङ्कुं शक्या इत्याशङ्कृची-१५ कम् -अतिशयान्विता - इति । पुराणप्रजापतिविद्धितरूपविपर्यासेन कविवेधसा पदार्थस्य गुणातिशयविवक्षया रूपान्तरमप्यासङ्कुं शक्यते इत्यर्थः।

इयं चोत्प्रेक्षा बहिरसंभवतः पदार्थस्य संभवद्रूपतयोपवर्णनाञ्चोका-तिकान्तविषया संभावना । तस्याश्च द्वैविष्यं भावस्याभावस्य च बहिर-२० संभवतः उपवर्ण्यमानत्वात् । तदाह-

## लोकातिकान्तविषया भावाभावाभिमानतः। संभावनेयमुत्प्रेक्षा

येयं लोकातिकान्तविषया संभावना उत्प्रेक्षा सा भावस्याभावस्य चाभिमानाद्वैविष्यं भजत इत्यर्थः ।

२५ निनवायुपनिबन्धे सित ययुत्प्रेक्षा भवतीत्युच्येते एवं सिति चन्दनासक्तभुजगनिश्वासानिलमूर्छितः । मूर्छयत्येष पथिकान्मधौ मलयमारुतः ॥

इत्येवमादाविवादेरप्रयोगादुत्प्रेक्षात्वाभावप्रसङ्घ इत्याशङ्कयाह-

# वाच्येवादिभिरुच्यते ॥ ४ ॥ ( ४०)

द्विविधा खलूत्येक्षा । काचिदिवादिप्रयोगे सित भवति काचिच्वप्रयुज्यमानेष्वपीवादिष्वार्थसामध्यदिवगम्यमानेषु । तत्र या वाच्या स्वक्रण्ठेनेवादिभिर्वक्तव्या सा इवादिभिरुच्यते । यात्वर्धसामध्याक्षिप्तेरिवादि ।
भिरवगम्यते तत्रेवादीनामप्रयोगः । चन्द्रनासक्तमुजगेत्यादी च मलयमारुतस्य यदेतन्मन्मथाविभीवनिबन्धनत्वात्पिक्षमूळीहेतुत्वं तत्र भुजगनिश्वासमूर्छितत्वे कारणत्वेनोत्प्रेक्ष्यमाणे इवाद्यर्थार्थसामध्यीद्वगम्यते
तेनेवादीनामप्रयोगः । इवादिशब्दसामध्यिवसयायामेवोत्येक्षायामिवादीनां
प्रयोगात् ।

तत्र भावाभिमानेनोत्भेक्षायाः तस्या गुणयोगाध्यासेन प्रवृत्ताया
 उदाहरणम् ।

अस्याः सदाकीविम्बस्यदृष्टिपीतातपैर्जपैः । ज्यामिकाङ्केन पतितं मुखे चन्द्रभ्रमादिव ॥ \*२ ॥.

अस्या मुखे जपैहेंतुमृतैः श्यामिकाङ्केन पतितमिति संबंधः ।

१५ अत्र जपासका भगवती अर्कमवलोकयतीति तस्याः शराङ्किसहशे

मुखे श्यामिका संजाता । तचात्र तस्याः श्यामिकाया जन्म अतिशयो
क्त्या पातक्षपत्या प्रतिपादितं पतितमिति । सा चात्र श्यामिका शाशिलाञ्छनेन शशेन तुल्या । अतस्तस्याः शशिलाञ्छनशशातुल्यत्वादुपसजनोपमेयं रूपकं श्यामिकेवाङ्कः इत्युपनिबद्धम् । तस्य चाङ्कस्य

२० श्यामिकोपरक्तस्य भगवतीवदनिनपाते कारणत्वेनेन्दुभ्रांतिरुत्येक्षिता

यदेतच्छशिनो लाञ्छनं श्यामिकाक्त्यं तद्भगवतीवदने इन्दुभ्रान्त्येव निप
तितामिति । इन्दुभ्रान्तिश्र्य गुणः सिद्धक्तपत्वे सति द्रव्यथर्मत्वात् । एवं

चात्र शशसहशी श्यामिका चैतन्यश्चत्यत्वेन भगवतीवदनमिन्दुभ्रान्त्या

न गोचरीकरोति । अथ च तस्याः शरामावमापादिताया इन्दुभ्रमलक्ष
२५ णेन चेतनधर्मेण संबन्धो निबद्धः । तेनात्र तस्य वस्त्वन्तरस्य चेतन-

स्य योसौ गुणो श्रमलक्षणस्तयोगादिवादेः प्रवृत्तिः। इन्दुश्रमश्च भाव-रूपो गुणः शशीकृतश्यामिकाकृतृकतया किशिनबद्धन वक्त्रा भगवता-भिमानेनाध्यवसितः। तेनेयमतद्भुणयेशिन भावाभिमानेन उत्प्रेक्षा।

एवं कियायोगाध्यासाद्भावाभिमानेन योत्पेक्षा तस्यामुदाहार्यम् । अभावविषयायाः पुनः क्रियाध्यासेन प्रवृत्तायास्तस्या उदाहरणम् ।

अत्र कपोलफलकयोस्तपोवशात्क्षामत्वमायन्नयोः परस्परादर्शनमभाव-रूपं साध्यत्वात्क्रियारूपं क्षामतायां कारणतयोत्प्रेक्षितम् । तेनेयमत-१० त्कियायोगादभावाभिमानेनोत्प्रेक्षा ।

एवमतद्भुणयोगादभावाभिमानेन या उत्प्रेक्षा तस्यामुदाहार्यम् ॥

#### स्वभावोक्तः।

कियायां संप्रवृत्तस्य हेवाकानां निवन्धनम् । कस्यचिन्मृगडिम्भादेः स्वभावोक्तिरुदाहृता ॥५॥ (४१)

१५ मृगबालादेः स्वसमुचिते व्यापारे प्रवृत्तस्य ये हेवाकाः स्वजात्या-नुरूप्येणाभिनिवेशविशेषास्तदुपनिबन्धः स्वभावोक्तिः । तस्याश्र्वालंकार-त्वमसाधारणपदार्थस्वरूपध्वननात् ।

तस्या उदाहरणम् ।

क्षणं नेष्ट्रार्धवितः शृंगेणाग्रे क्षणं नुदन्।

लोलीकरोति प्रणयादिमामेष मृगार्भकः ॥ अ४ ॥

नंड्वेति जान्तनशांविभाषा—इत्यनुनासिकलोपस्य विकल्पितत्वाद्प-वृत्तिः। अत्र मृगपोतकस्य मातर्गमव वत्सलां भगवतीं पणयनिर्भरेण चेतसा व्याकुलीकुर्वतः स्वभावो निबद्धः क्षणमपरिदृश्यमानत्वमर्धकायेन परि-वृत्तिः शृंगेण च नोदनमित्येवमात्मा ॥

इति महाश्रीप्रतीहारेन्दुराजविरचितायामुद्भटालंकारसार-मंः हलघुवृत्तौ तृतीयो वर्गः ॥

७ का. सा. सं

# चतुर्थी वर्गः।

प्रयोरसवदूर्जस्वि पर्यायोक्तं समाहितम् । द्विधोदानं तथा श्लिष्टमलंकारान्परे विदुः ॥ १ ॥ ( ४२ )

भेयोरसवादिति समुदायान्मतुष् । श्लिष्टिमिति । तथा उदात्तवद्द्धि-ावधं श्लिष्टमित्यर्थः । विप्रतिपत्तिनिरासार्थं चात्र श्लिष्टस्य द्वैविष्यमुक्तम् । ५ भामहो हि—

तत्सहोत्त्यप्रमाहेतुनिर्देशात्त्रिविधं यथा । इतिश्विष्टस्य त्रैविध्यमाह । अतो विप्रतिपत्तिनिरासाय तथेत्युक्तम् । उदात्ते तु द्विधेत्ययमनुवादो दृष्टान्तत्वार्थः । यथा उदात्तस्य द्वैविध्यं प्रमाणोपपन्नत्वादङ्गीकृतं तथा श्विष्टस्यापि तदङ्गीकर्तन्यमित्यर्थः ।

१० **प्रेयस्व**त्तावत् ।

24

रत्यादिकानां भावानामनुभावादिसूचनैः । यत्काव्यं वध्यते सद्भिस्तत्त्रेयस्वदुदाहृतम् ॥ २ ॥ (४३)

रत्याद्यो भावास्त्रिविधाः स्थायिनो व्यभिचारिणः सात्यिकाश्च । तत्र रतिर्हासश्च शोकश्च कोधोत्साही भयं तथा ।

१५ जुगुप्साविस्मयसमाः स्थायिभावाः प्रकीर्तिताः ॥ निर्वेदग्लानिशङ्काख्यास्तथा स्यामद्श्रमाः । आलस्यं चैव दैन्यं च चिन्ता मोहः स्मृतिर्धृतिः ॥ वीडा चपलता हर्ष आवेगो जडता तथा । गर्वो विषाद औत्सुक्यं निद्रापस्मार एव च ॥

सुप्तं विवोधोमर्षश्राप्यवहित्थमथोयता । मतिव्याधिस्तथोन्माद्स्तथामरणभेव च ॥ त्रासश्रेव वितर्कश्र्य विज्ञेया व्यभिचारिणः । त्रयस्त्रिंशद्मी भावाः ॥

स्तम्भः स्वेदोथ रोमाञ्चः स्वरमेदोथ वेपथुः। वैवर्ण्यमश्रु प्रलय इत्यष्टी सात्विकाः स्मृताः॥

13 135

एतेषां पञ्चाशत्संख्यानां भावानां सूचकाश्चत्वारोनुभावाद्यः । ते चानुभावो विभावो व्याभिचारी स्वशब्दश्च । तत्रानुभावश्चतुर्विधः आङ्किको वाचिकः सात्विक आहार्यश्च । आङ्गिको हस्ताभिनयादिः । वाचिकः काकादिपयोगः । सात्विकः स्तम्भादिः । आहार्यस्तु प्रतिशीर्षकञ्चुः ५ कादिः । एवमयमनुभावश्चतुःसंख्यः कार्यत्वात्कारणभूतान्भावान्गमयति । विभावस्तु द्विविधः आलम्बनोद्दीपनरूपत्वात् । तत्रालम्बनविभावो यदाश्रयेण रत्यादीनामुद्यः यथा रामादेः सीतादिः। उद्दीपन-विभावस्तु यद्दशेन रत्यादीनां भावानामतिशयेन दीवता भवति यथा ऋतुमाल्यानुलेपनादिः । एवभेष द्विविधो विभावो रत्यादीनां कारणभूतः । १० स च कारणत्वात्कार्यभूतान् रत्यादीन्गमयतीति । यथाविबह्लनील-जलदोदयो दृष्टिम् । यथा हि कार्यस्य सुनिवेचितस्य कारणं प्रत्यव्यभि-चारिता एवं कारणस्यापि सुविवेचितस्य कार्यं प्रत्यव्यभिचारिता न्यवहारे बाहुल्येन दृश्यते । अतो विभावः कारणत्याद्रत्यादीन् कार्य-भूतान् गमयति । व्यभिचारी तु रत्यादिकानां स्थायिनां भावानाम-५५ वस्थाविशेषरूपो निर्वेदादिः । स च सहचारित्वात्स्थायिनो मावान्य-तिपाद्यति रथस्यैकमिव चक्रं चक्रान्तरम् । स्वशब्द्स्तु रत्यादिः । स च वाचकत्वाद्भावान् गमयति । रत्यादीनां च शब्दानां ययप्यनुभावेक-गोचरस्वलक्षणस्वभावरत्याद्यवगतिनिबन्धनत्वं ने।पलभ्यते तथाप्यंशेन रत्याद्यवगतिनिबन्धनत्वमनुभावादिवद्विद्यत एव । यथा खल्वनुभावादयो २० न स्वलक्षणतया भावानवगमयन्ति अपि तु सामान्यरूपतया तद्दतस्व-शब्दा अपीत्यास्ताम् ।

एवमेते भावानामवगतिहेतवश्रत्वारः । यदुक्तं भट्टोन्द्रदेन-चतू-रूपा भावा:-इति ।

तदेषां रत्यादिकानां भावानां पञ्चाशत्संख्यानां यान्यनुभावादिाभि-२५श्रतुःसंख्येः समस्तत्वेन व्यस्तत्वेन च यथायोगं सूचनानि स्वलक्षण-स्वस्पाणां सामान्यावस्थोदितानां प्रतिपादनानि तैः काव्यमुपनिबध्य-मानं प्रेयस्वत् । प्रेयःशब्दवाच्येन प्रियतरेण रत्यालम्बनेन विभावनेन रतिरुपलक्ष्यते । तया च साहचर्याद्रत्याद्यो भावाः पत्राशद्वगम्यन्ते । एवं च भावकाञ्यस्य प्रेयस्वदिति लक्षणया ज्यपदेशः । अत्र च भावा-नामलंकारता काज्यमलंकार्थम् ।

तस्योदाहरणम् ।

इयं च सुतवाङ्घभ्याभिर्विशेषा स्पृतवती । इडापयितुमारच्या कृत्वेमं कोड आत्मनः ॥ \*१॥

आत्मनः कोडे कृत्वेति संबन्यः। अत्रात्मनो वक्षसि निधानमाङ्गिको-भिनयः उछापनं सान्त्वनं वाचिकः। इममिति इदंशब्देन परामृष्टो येः मृगार्भकः स आलम्बनविभावः। वाछम्योन्मीलितश्र्वौत्सुक्यात्मा व्यामि-१० चारीभावः। सुतवाछम्यनिर्विशेषत्वेन । हि स्पृहाया रतेरौत्सुक्यमेद्गामि-संबन्धः प्रतीयते। स्वशब्दस्तु स्पृहेति। एवमयं रत्यात्मको भावो वात्सल्य-स्वभावश्रतुर्भिरनुभावादिभिरत्रावगमितः।

अन्येष्वापि मावेष्वेवमुदाहार्यम् ॥

रसवत्।

१५ रसवहिर्शितस्पष्टशृङ्गारादिरसादयम् ।
 स्वशब्दस्थायिसंचारिविभावामिनयास्पदम् ॥ ३ ॥ ( ४४ )
 शृङ्गारहास्यकरुणरौद्रवीरभयानकाः ।
 वीभत्साद्भुतशान्ताश्च नव नाटचे रसाः स्मृताः ॥४॥ (४५)

एते च शृङ्गारादयो नव यथायोगं चतुर्वर्गपाप्तयुपायतया तिदतर२० परिहारिनिबन्धनतया च रत्यादीनां स्थायिनां नवानां भावानां यः
परिपोषस्तदात्मकाः अतस्तथाविधेन रूपेणास्वायत्वादास्वादमेदिनिबन्धनेन तान्त्रिकेण रसशब्देन।भिधीयन्ते । निर्वेदादौ तु तथाविधस्यास्वाबस्याभावात्पवृत्तिनिमित्तमेदिनिबन्धनस्य तान्त्रिकस्य रसशब्दस्याप्रवृत्तिः।
आस्वायत्वमात्रविवक्षया तु तत्रापि मधुराम्हादिवद्रसशब्द्पवृत्तिरविरुद्धाः
्र यदुक्तं शृङ्गारादीत्रसाननुकम्य—

रसनाद्रसत्वमेषां मधुरादीन।मिवोक्तमाचार्यैः । निर्वेदादिष्वपि तत्पकाममस्तीति तेपि रसाः ॥ इति ।

तदाहु:--

चतुर्वर्गेतरौ पाप्य परिहायौँ कमाद्यतः ।

५ चैतन्यमेदादास्वाद्यात्स रसस्तादृशो मतः ॥ इति ।

स इति चैतन्यभेद इत्यर्थः । तादृश इत्यनेनास्वाद्विशेषिनवन्धनत्वं शृङ्कारादिषु तान्त्रिकस्य रसशब्दस्योक्तम् । एषां च शृङ्कारादीनां नवानां रसानां स्वशब्दादिभिः पञ्चभिरवगितर्भवित । यदुक्तं भृङ्कारादेनेन पञ्चरूपा रसाः — इति । तत्र स्वशब्दाः शृङ्कारादेर्वाचकाः शृङ्कारादयः शृङ्कारादेर्वाचकाः शृङ्कारादयः शृङ्कारादेर्वाचकाः शृङ्कारादयः संचारिणस्तु निवेदादयो रसानामुपादानकारणप्रख्या रत्यादयो नव भावाः । संचारिणस्तु निवेदादयो रसानामवस्थाविशेषस्त्राः । विभावास्तु तेषां निमित्तकारणभूता योधिदादयः ऋतुमाल्यानुलेपनादयश्च । आङ्किकादयस्तु चत्वारो रसानां कार्यभूता अभिनयाः । एतेषां च स्वशब्दादीनां पञ्चानां समस्तव्यस्ततया आस्पदत्वाद्येन काव्येन स्फुटस्तपतया शृङ्कारादिरसा- १५ विभीवो दश्येते तत्काव्यं रसवत् । रसाः खलु तस्यालंकारः ।

#### तस्योदाहरणम् ।

कदम्बक्तिकाकोशः कदम्बक्तिकाभ्यन्तरम् । अत्र भगवत आमिलाषिकविप्रलम्भशुङ्कारो निबद्धः । तस्य स्वशब्दः कन्दर्भः प्रबल इति ।
<! स्थायी तत्रैव स्वशब्देनोन्मीलितः कन्दर्भ इति । रितपिरपोषात्मको हि
शृङ्कारो रसः । रितश्च यूनोर्मन्मथात्मिका । अतो रितविशेषस्य वाचक-

त्वात्कन्दर्भ शब्दः स्थायिनोत्र स्वशब्दः । संचारिणश्रौत्सुक्यचिन्ताहर्षाः स्वशब्देनोन्मीलिताः । स्वेदरोमाञ्चौच सात्विकौ स्वशब्दोपातौ । तयो-रिपच संचारित्वम् । सात्विकानां स्थायिभावावस्थाविशेषत्वेन निर्वेदा-दिवत्संचारित्वात् । विभावस्तु इति भावयतस्तस्येति निर्दिष्टः । भगवती ५ हि तत्तदुणोपेतत्वेन विभाव्यमाना विभावः । श्राभिनयस्त्वत्रापाङ्गाभिनयो निर्दिष्टो ह्वा – इति । अतोत्राभिलाषिकः शृङ्गाररसः स्वशब्दादिभिः पञ्चभिरभिव्यण्यते ।

एवमन्येपि रसा उदाहार्याः ।

रसानां भावानां च काञ्यशोभातिशयहेतुत्वात् किं काञ्यालङ्कार
 त्वमुत काञ्यजीवितत्विमिति न ताविद्विचार्यते यन्थगौरवभयात् । रसभावस्वरूपं चात्र न विवेचितमप्रकृतत्वाद्वहुवक्तञ्यत्वाच ॥

### ऊर्जस्व।

अनौचित्यप्रवृत्तानां कामकोधादिकारणात्। भावानां च रसानां च बन्ध ऊर्जस्वि कथ्यते ॥५॥ ( ४६)

- अकाचित्खलु रसमावानां शास्त्रसंविद्विरुद्धेन रूपेणोपनिबन्धः कियते कचित्तु तद्दिरुद्धेन । तत्र यत्र शास्त्रसंविद्विरुद्धेन रूपेण तेषामुप-निबन्धस्तत्र प्रेयोलंकारो रसवदलङ्कारश्रामिहितः । यत्र तु तद्दिरुद्धत्वं तन्मूललोकव्यहारविरुद्धत्वं च तद्दिषयाणां रसमावानामुपनिबन्धे सत्यू-जीस्वत्का॰यं भवति । तत्र हि रागद्देषमोहकारणका अनौचित्येन रस-
- २० भावा उपनिबध्यन्ते । अतएव तत्र स्वकल्पनापरिकल्पितत्वेन ऊर्जसो बलस्य विद्यमानत्वादूर्जस्वि व्यपदेशः । ज्योत्स्ना तमिस्रा—इत्यत्र (पा. सू. प. २. ११४.) उर्जस्विशन्दः ।

#### तस्योदाहरणम् ।

तथा कामोस्य वद्यधे यथा हिमगिरेः सुताम् । <sup>२५</sup> संग्रहीतुं भववृते हठेनापास्य सत्पथम् ॥ \*५॥ अत्र सकललोकातिशायिनो भगवतोकृतविवाहकुमारीविषयतया हट-संग्रहः शास्त्रसंविद्विरुद्धः प्रवृद्धरागकारणक उपनिबद्धस्तेन ऊर्जस्विता। तत्र कामो ववृधे इत्ययं शृङ्काररसस्य स्वशन्दः तस्य रितपरिपोषकात्म-कत्वेन कामवृद्धिस्वभावत्वात्। कामशन्दस्त्वेतद्ग्तर्गतः शृङ्कारस्य यासौ ५ स्थायिभूता रितस्तस्याः स्वशन्दः। हिमिगरेः सुताभित्यालम्बनिन् भावः। हेठेनेत्यनेनावेगलक्षणो न्यभिचारी भावः प्रतिपादितः। अपा-स्य सत्पथ मिति तु मोहः। संग्रहीतुं प्रववृत इत्याङ्गिकोनुभावः। एव-मयमत्र पञ्चिमः स्वशन्दादिभिक्तर्जस्विलक्षणः शृङ्कारः सूचितः।

एवमन्येष्वपि रसभावेषूर्जस्वि उदाहार्यम् ॥

### <sup>9°</sup> पर्यायोक्तम्।

## पर्यायोक्तं यदन्येन प्रकारेणाभिधीयते । वाच्यवाचकवृत्तिभ्यां शून्येनावगमात्मना ॥ ६ ॥ (४७)

वाचकस्याभिधायकस्य स्वशब्दस्य वृत्तिर्व्यापारो वाच्यार्थपत्याय-नम् । वाचस्य त्वभिधेयस्य व्यापारो वाच्यान्तरेण सहाकांक्षासंनिधि-१५ योग्यतामाहात्म्यात्संसर्गगमनम् । एवंविधश्च यो वाच्यवाचकयोर्व्यापार-स्तमन्तरेणापि प्रकारान्तरेणार्थसामर्थ्यात्मनावगमस्वभावेन यदवगम्यते तत्पर्यायेण स्वकण्ठानभिहितमपि सान्तरेण शब्दव्यापारेणावगम्यमान-त्वात्पर्यायोक्तं वस्तु । तेन च स्वसंश्लेषवशेन काव्यार्थालंक्रियते ।

#### तस्योदाहरणम् ।

सोपि येन कृतः प्रुष्टदेहेनाप्येवमाकुलः । नमोस्त्ववार्यवीर्याय तस्मै मकरकेतवे ॥ %७ ॥

अत्र लम्बालकत्वादयः कार्यस्तपत्वात्कारणभूतं गजासुरवधं वाच्य-२५ वाचकव्यापारास्पृष्टमपि गमयान्ति । तेन च तथाविधया विच्छित्याव- गम्यमानेनार्थेन ते लम्बालकत्वादयोशी अलंकियन्ते । तस्मात्पर्यायोक्त-मलंकारः ॥

### समाहितम्।

रसमावतदाभासवृत्तेः प्रशमवन्धनम्।

५अन्यानुभावनिःशून्यरूपं यत्तत्समाहितम् ॥ ७ ॥ ( ४८ )

इह रसभावानां शास्त्रसमयाविरुद्धेन तद्विरुद्धेन च रूपेण द्वैविध्य-मुक्तम् । तत्र ये शास्त्रसमयाविरुद्धा रसभावास्ते रसभावशब्देनात्र विवक्षिताः । तद्विरुद्धास्तु तदाभासाः । तेषां रसभावानां तदाभासानां च या वृत्तिः स्वाश्रयसंबन्धात्मिका तस्याः प्रशमे निबध्यमाने समाहिता-क्षंकारो भवति । तत्र हि तेषां रसभावानां समाधानं समाधिः परिहारो भवति । समाहितिमिति भावे कः । ननु यदि तस्मिन्काव्ये रसादीनां वृत्तिः परिहियते एवं सित पूर्वरसादिनिवृत्त्या रसाधन्तरोपनिबन्धाद्वस-वदायलंकारानुप्रवेशः प्रसक्त इत्याशङ्क्रयोक्तम्—अन्यानुमाविनः-श्रून्यरूपिमिति । अन्यस्य रसाधन्तरस्य येनुभावाद्यस्तैर्निःशेषेण शून्यं १५ रूपं यस्य तत्तथोक्तम् । यत्र पूर्वेषां रसादीनां वासनाया दाढर्येन तेषू-पशान्तेष्विप रसाद्यन्तराणां न स्वरूपमाविभवति आविभवदिप वा कार्य-वशेन केनचित्तिरोधीयते तत्र समाहितालंकारो भवति ।

### तस्योदाहरणम् ।

समाद्धन्निजे रूपेवस्थापयन् । समाद्धिदित्यभ्यस्तत्वान्नुमोप्रवृत्तिः । अत्र भगवता शृङ्गारस्य येनुमावाः कान्तदृष्टचाद्यस्तेषामवहित्थेन २५ आकारपञ्छादनात्मकेन भावेन तिरोधानं विहितम् । यदुक्तं स्वस्ति-पूर्वकमिति । अनेन ह्याकारतिरोधानमपदर्शितम् ॥

#### उदात्तम्।

उदात्तमृद्धिमद्दस्तु चरितं च महात्मनाम् । उपलक्षणतां प्राप्तं नेतिवृत्तत्वमागतम् ॥ ८ ॥ ( ४९ )

ऋद्धिः सुवर्णादिधनसंपत्तिः । तयुक्तं वस्तूदात्तम् । तेन च काव्या-५थेलिकियते ।

## तस्योदाहरणम् ।

उवाच च यतः ऋोडे वेणुकुञ्जरजन्मभिः।
मुक्ताफलैरलंकारः शवरीणामपीच्छया।। \*१०॥
पुष्टचेन्द्रनीलवेंडूर्यपद्मरागमयैर्वियत्।
शिरोभिरुलिखद्मत्र शिखरं गन्धमादनम्॥ \*११॥
उत्तरोपत्यका यस्य प्रधानस्वर्णभूमयः।
महान्मरकंतोवींद्रः पादोपान्तं च संश्रितः॥ \*१२॥
वभूव यस्य पातालपातिन्यां संक्षये क्षितौ।
पतनं न तया सार्धमायामस्तु प्रकट्यभूत्॥ \*१३॥

14 यस्य एवंविधक्तपता हिमाद्रेभेवती सुता इति संबन्धः । कोडः सूकरः । पृथ्यो मणिविशेषः । गन्धमादनं पर्वतिविशेषः । उपत्यकाः पर्वताधर-वर्तिनो भूमिभागाः । प्रधानं स्वर्णं कार्तस्वरादि । उविधः पर्वतः । संक्षयः कल्पान्तः । भूमेरधोगमनाद्भ्म्याश्विष्टस्य प्रदेशस्य भूमिविविक्तत्वाद्धि-मवतः कल्पान्ते आयामः प्रकृशभूतः । अत्र रत्नादिसंभारो निबद्धः । 
१० तेनेदमुदात्तम् । तस्य चालंकारत्वं लोकातिशायिरत्नादिकार्यध्वननात् ।

# एवमेतद्दक्षिमद्वस्तुनिबन्धनेनैकमुदात्तमुक्तम् ।

न केवलमृद्धिमद्दस्तूदाचं यावद्रथेपाप्तावनर्थपरिहारे चोखतानां विपुलाशयानां चेष्टितमपि । तदुक्तम् चिरतं च महात्मनाम् —इति । न च विपुलाशयचेष्टिते उपनिवध्यमाने तस्य शुङ्गारादिरसप्रातिपत्ति-२५ हेतुत्वाद्रसवदलंकारानुप्रवेशोत्र सुमणः विपुलाशयचेष्टितस्यात्र वस्त्व-नतरोपलक्षणत्वेनावान्तर्वाक्यार्थीभूतत्वात् । न खल्वत्र महापुरुषचेष्टितं दका. सा. सं. वाक्यतात्पर्यगोचरतामनुभवति अर्थान्तरोपलक्षणपरत्वात् । यत्र च रसास्तात्पर्यणावगम्यन्ते तत्र तेषां वाक्यविश्रान्तिस्थानत्वेन चतुर्वर्गतदितरप्राप्तिपरिहारोषायभूतस्थायिभावपरिपाषात्गनास्वाद्यमानत्वाद्रसवदलंकारो भवति । तेन कुतोत्ररसवदलंकारगन्थोपि । तदुक्तम्-उपलक्ष५णतां प्राप्तं नेतिवृत्तत्वमागतम् —इति ।

तस्योदाहरणम्।

तस्यादिकोडवीनासनिवर्षापे पुनः पुनः । निष्कम्पस्य स्थितवतो हिनादेभेवती सुता ॥ %१४ ॥

अत्र हिमवतः स्यैर्थे वाक्यार्थीभृते भगवतो वराहवपुपस्त्रेहोक्योद्धरणो-१० युक्तस्य चेष्टितं वीररसप्रतिपत्तिहेतुभ्तमवान्तरवाक्यार्थत्वादुपलक्षणी-भूतम् । आदिक्रोड आदिवराहः ।

**एवं रसा**न्तरेष्वप्युपलक्षणीम्तेष्दाहार्यम् । **श्लिष्टम्** ।

एकप्रयत्नेचार्याणां तच्छायां चैन निश्रतास्।

१५ स्वरितादिगणेभिन्नेवन्धः श्लिटमिहोच्यते ॥ ९ ॥ (५०) अलंकारान्तरगतां प्रतिभां जनयत्वदेः । दिविधैरर्थशब्दोक्तिविशिष्टं तत्प्रतीयताम् ॥ १०॥ (५१)

इह खलु शब्दानामनेकार्यानां युगपदनेकार्थविवसायां द्वयी गतिः ।
अर्थभेदेन तावच्छब्दा भियन्त इति भडोद्धरस्य सिद्धान्तः। तत्रार्थभेदेन
र भियमानाः शब्दाः केचित्तचेग प्रयोक्तं शक्याः केचित्र । येषां
हल्स्वरस्थानप्रयत्नादीनां साम्यं ते तच्चेण प्रयोक्तं शक्यन्ते ।
यत्र तु हलामेकत्वानेकत्वस्यात् स्वराणां चोदात्तत्वानुदात्तत्वादिना
स्थानानां चौष्ठचदन्त्यौष्ठचत्वादिना प्रयत्नानां च लघुत्वालघुत्वादिना
भेदस्तेषां तच्चेण प्रयोगः कर्तुमशक्यः साधारणस्तपत्वात्त्वस्य । तदुक्तम्र साधारणं भवेत्तव्यमिति । एवं चावास्थिते ये तच्चेणोचारियतुं शक्यन्ते ते

एकपयत्मोचार्याः । तद्दन्ये सत्यर्थश्वेषो भवाति । तदुक्तम् - एकपयत्नो-

चार्याणामिति । तथा ये तेषामेनेकप्रयत्नोचार्याणां शब्दानां छारां साहश्यं निभ्रति तदुपनिबन्धे च शब्दिश्विष्टम् शब्दान्तरे उचार्यमाणे साहश्यवशेनानुचारितस्यापि शब्दान्तरस्य श्विष्टत्वात् । तदुक्तम्—तच्छायां चैव विभ्रताम् । स्वरितादिगुणौभिन्नैर्यन्धः श्विष्टन्द्रिमिति तथा—शब्दोक्तिविशिष्टं तत्प्रतीयतामिति ।

एतच विष्टं द्विविधमण्युपमायलंकारपतिभोत्पादनद्वारेणालंकारतां प्रतिपयते । अतोनेनानवकारात्वात्स्वविषये अलंकारान्तराण्यपोयन्ते तेषां विषयान्तरे सावकाशत्वात् । तदक्तम्—अलंकारान्तरगतां प्रतिभां जयनत्पदृः । द्विविधेरिति । अलंकारान्तराणामत्र । प्रतिभागां न तु पदवन्य इत्यर्थः ।

तदेवं शब्दिश्डमर्थः श्विष्टं च लक्षितम् । तस्योदाहरणम् ।

स्वयं च पळवातास्रभास्वत्करिवाजिनी।
प्रभातसंध्येवास्त्राय स्टळ्ळव्थेहितप्रदा ॥ %१५॥
इन्दुकान्तमुली स्निग्यमहानीलिशिरोरुहा।
स्रक्ताश्रीस्त्रिनगद्रतनं प्रवरागाङ्किनळ्वा ॥ %१६॥
अपारिजातवार्तापि नन्दनश्रीर्भविस्थिता।
अविन्दुसुन्दरी नित्यं गलळात्रण्यविन्दुका॥ %१७॥

न केवलं त्वं हिमाद्रेरंबंविधस्य सुता यावत्स्वयं चैवंपकारेति वशन्दः । २० अत्र मगवती किसलयवदाताम्रो भास्वन्तौ द्विमिनन्तौ यो करौ हस्तौ ताभ्यां विराजते । प्रभातसंध्या तु पल्लववदाताम्रेमीस्वत आदित्यस्य करैर्मयूखैर्विराजते । अत्र चोभयत्रापि हलादीनां साम्यम् । अतस्तन्त्रे-णोचारणस्य संभवाद्यमर्थश्लेषः ।

अस्वापफललुच्धेहितप्रदेत्यत्र तु भगवतीपक्षे अस्वापं सुखेनातुं यत्र २५ शक्यते फलं तत्र ये लुच्धास्तेभ्य ईहितमीप्सितं प्रददातीत्यर्थः । प्रभात-संध्यापक्षे तु स्वापस्य निद्रानुभवस्य यत्मलं श्रमनिवृत्तिलक्षणं तत्र यो न लुन्धः संध्योपासनप्रवृत्तत्वात्तद्विषयं हितमदृष्टं समर्पयतीत्यवंविधोर्थः । अत्र च पूर्वस्मिन्यक्षे ऐकपद्यात् थाथादिस्वरेणान्तोदात्तत्वम् (पा. सू. ६-२-१४४)। उत्तरत्र पुनरस्वापफललुन्धे इति हितप्रदेति च अनयो।भित्रपदत्वात्तास्वरत्वम् अस्वापफललुन्धं इत्यस्य-तत्पुरुषे तुल्यार्थेति ५ (पा. सू. ६-२-२) पूर्वपद्पकृतिस्वरेणाद्यदात्तत्वात् हितप्रदेत्यस्य तु थाथादिस्वरेणान्तोदात्तत्वात् । तेनात्र स्वरभेदः । अस्वापिति च अकारस्य फललुन्धं इति च एकारस्योभयोः पक्षयोर्यथायोगं लाववालाघवाभ्यां प्रयत्नभेदो।प । अतस्तन्त्रणोच्चार्यितुमशक्यता । एकस्मिस्त्वत्र शब्दे समुच्चारिते शब्दान्तरस्य तत्सादृश्यात्प्रतिपत्तिः । अतोयं शब्दश्लेषः ।

्र एतयोश्च द्वयारप्यर्थश्चेषशब्दश्चेषयोरुपमाप्रतिमोत्पत्तिहेतुत्वम् । प्रमा-तसंघ्या ह्यत्रोपमानं मगवती उपमेया इवशब्दश्चोपमानोपमेयमावं द्योत-यति । शब्दव्यतिरेकेण तु साधारणो धर्मोर्थाधिकरणोत्र न विद्यते । तेन नेयमुपमा अपि तु श्चेष उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः ।

इन्दुकान्तमुखीत्यत्र भगवती चन्द्रवत्सुन्दरं मुखं यस्याः सा तथाविधा।

भ्यतथा क्षिग्धदीर्घकृष्णकेशी। मुक्ता परित्यक्ता अश्रीरशोमा यथा सा
तथाविधा। त्रैलोक्योत्कृष्टा च। तथा पद्मवत्कमलवत् रागो लौहित्यं
ययोस्तथाविधौ पादपल्लवौ यस्यास्तद्भूषा। यदात्वसौ भगवती रूपकप्रतिभोत्पत्तिनिबन्धनेन श्लेषेण त्रैलोक्योद्रदर्तिमाणिक्यसंभारक्षपतया
कृष्यते तदा पकृतोर्थश्रन्द्रकान्तेन्द्रनीलमौक्तिकशोभापद्मरागैरवच्छादि
२० तद्भपतया प्रतीयते साक्षादेवंविधरत्नमयावयवयोगित्वात् त्रिभुवनोद्ररान्तर्गतरत्नसमृद्धिक्षेपति।

अत्र च मुक्ताश्रीरित्यत्र स्वरभेदो विद्यते बहुत्रीहिपक्षे बहुत्रीहो पक्तत्येति (पा. स्.६-२-१)-पूर्वपद्मकृतिस्वरत्वात् तत्पुरुषे तु समासान्तो-दात्तत्वात् (पा. स्.६-१-१२३-पा. स्.६-१-२२३)। शिष्टानां तु शब्दा-१५नां स्वरभेदो नास्ति । पयत्नगुरुत्वागुरुत्वे तु त्रिजगद्रत्नशब्द्व्यतिरिक्तेषु तत्त्वद्गणिविषयतया विद्यते । तेन तत्र शब्दश्लेषता । त्रिजगद्रत्नशब्दस्य तूभयत्रापि कस्यचिद्दिशेषस्याविद्यमानत्वादर्थं श्लेषत्वम् ।

अपारिजातवार्तापीत्यत्र मगवत्यजातशत्रुत्वाद्पगतशत्रुसमूहवार्ता ।
तदीया च शोभा सर्वस्यचित्तमावर्जयतीत्यतो नन्दना अर्थिस्यास्तथाविधा । उदकमध्यवर्तितया च योसौ अप्सु उदके प्रतिनिम्बित इन्दुस्तद्वत्सुन्दरी । नित्यं च गल्रष्ठावण्यप्रवाहा । यदात्वसौ मगवती नन्द्नश्रीशब्दस्य देवोद्यानशोभालक्षणार्थान्तराभिधायित्वाद्र्पकप्रतिभोत्पित्तनिवन्धनेन श्रेषेणेतद्भावमापद्यते तदा तत्समाश्रयत्वेन अपारिजातवार्तापीत्यादिपद्पर्यालोचनया विरोधप्रतिभाहेतोरपरस्यापि श्रेषरयाविर्मावो भवति । न खलु देवोद्यानशोभा अविद्यमानपारिजाताख्यवृक्षविशेषवृत्तान्ता भवति । न चासौ भूमौ तिष्ठति । अविन्दुसुन्दरित्यत्र तु

े बिन्दुभिर्यस्याः सौन्दर्यं नास्ति तस्याः कथं लावण्यविन्दवः प्रसरेयुरिति
विरोधप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्रेषः ।

अपारिजातवातीपीत्यत्राप्यपगतारिजातवातेति— बहुवीही प्रकृत्येति (पा. सू. ६-२-१) पूर्वपदमक्वातिस्वरत्वम् । तत्पुरुषपक्षे त्वन्तोदात्तत्वम् (पा. सू. ६-१-१२३—पा. सू. ६-१-२२३) । अविन्दुसुन्द्रीत्यत्र १५ अविन्दुत्तुन्द्रीत्युपमानत्वात्-तत्पुरुषे तुल्यार्थेति (पा. सू. ६-२-२)— अविन्दुशब्दस्य प्रकृतिस्वरः । तस्य च सप्तम्यन्तपूर्वपद्त्वाद्ननेनैव सूत्रेण (पा. सू. ६-२-२) प्रकृतिस्वरेणायुदात्तत्वम् । अविन्दुसुन्द्रीत्यत्र त्वव्ययत्वात्रञः पूर्वपद्मकृतिस्वरत्वेन (पा. सू. ६-२-२) तदेव । तेनात्र स्वरभेदस्याभावः । प्रयत्नभेदकृतात्तु चाकारवीचित्र्याच्छब्दश्चेषता ॥

इति महाश्रीप्रतीहारेन्दुराजविरचितायामुद्धटालंकारसार-संग्रहलघुवृत्ती चतुर्थी वर्गः ॥ ४ ॥

# पश्चमो वर्गः।

अगहुतिं विशेषोक्तिं विरोधं तुल्ययोगिताम् । अप्रस्तुतप्रशंसां च व्याजस्तुतिविदर्शने ॥ १ ॥ (५२) उपमयोपमां चैव सहोक्तिं संकरं तथा । परिवृत्तिं च जगदुरलंकारान्यरे गिराम् ॥ २ ॥ (५३)

५ अपह्नुतिः।

अपह्नुतिरभीष्टा च किंचिदन्तर्गतीयमा । भूतार्थापह्नवेनास्या निवन्धः कियते बुधैः ॥ ३ ॥ ( ५४ )

यत्र भूतं विद्यमानमुपमेयलक्षणमर्थमपह्नत्योपमानरूपारोपेणोपमानो-पमेयमावो [-वगम्यते सोपह्न-] तिरलङ्कारः । अत्र च प्राकरणिकस्य १० विद्यमानस्यार्थस्या [-पह्नवादप्राकरणिकार्थाध्यारोपेण ] यद्विद्यमानो-स्फुटेनरूपेणोपमानोपमेयमावश्चकास्तीत्युक्तम् – किंचिद्नतर्गतोपमा — इति ।

तस्या उदाहरणम् ।

एतद्धि न तपः सत्यमिदं हालाहलं विषम् । भ विशेषतः शशिकलाकोमलानां भवादशाम् ॥ ॥ ॥

अत्र प्राकरणिकस्य तपसः स्वरूपमपह्नुत्य हालाहलविषविशेषरूपता-स्यारोपेण तत्साहश्यमवगमितम् । तचात्र हालाहलविषसाहश्यमुपये-यस्यापह्नुतत्वाच स्फुटरूपम् । हालाहलाख्यो विषभेदो यः शीर्षं व्यापाद्यति ॥

## २० विशेषोक्तिः।

यत्सामग्र्येपि शक्तीनां फलानुत्पत्तिबन्धनम् । विशेषस्याभिधित्सातस्तिद्विशेषोक्तिरुच्यते ॥ ४ ॥ ( ५५ ) शक्तीनां कारकाणां सामग्रेयेपि अविकलत्वे यः क्रियाफलस्य किञ्चि-द्विशेषमवगमयितुमनुत्पत्तेरुपनिवन्यः सा विशेषोक्तिः ।

तस्याश्च द्वी भेदी । कचित्खलु कारणसामग्रयेपि यत्कार्य नोत्पद्यते तस्यानुत्पत्ती स्वकण्टेन निामित्तमुपादीयते कचित्त्वर्थसामथ्यादिवगम्यते । ५ तदाह-

द्शितेन निमित्तेन निमित्ताद्शीनेत् च ।
तस्या बन्धो द्विधा लक्ष्ये दृश्यते ललितात्मकः ॥५॥ (५६)
अदर्शनमनुपादानम् ।
तत्र द्वितीयस्य भेदस्योदाहरणम् ।

महर्द्धिनि गृहे जन्म रूपं स्मरसुहृद्दयः ।
 तथापि न सुखप्राप्तिः कस्य चित्रीयते न धीः ॥ %२ ॥

अत्र धनसंभारयोगः सुरूपत्वं योवनं चेति यान्येतानि सुखप्राष्ठो कारणान्यविकलानि तत्सद्भावेषि कियाफलभूतायाः सुखपाषेरनुत्पात्तिरुपनिबद्धा पूर्वोक्तानां सुखहेतूनां विस्मयविभावनात्मकविशेषख्यापनाय।
भिश्रत्र च निमित्तं स्वकण्ठेनानुपात्तमप्यर्थसामध्याद्वगम्यते विधिवेधुर्यादि।
स्पशाब्दोत्र शरीरस्य स्पमात्राव्यभिचारित्वाद्व्पप्रकर्षतात्पर्येणोपात्तः।
स्मरसुहृद्वयो योवनं। योवने हि मन्मथोभिमुखी भवति।

आद्यमेदोदाहरणं तु।

इत्थं विसंष्ठुलं दृष्ट्वा तावकीनं विचेष्टितम् । नोदेति किमपि पृष्टुं सत्वरस्यापि मे वचः ॥ %३॥

अत्र प्रश्नत्वरालक्षणकारणसद्भावेषि प्रश्नवचसोनुत्पत्तिरुपनिबद्धा । तया च प्रश्नवचनकारणस्य विस्मयविभावनाख्यो विशेषोवगम्यते । अत्र च निमित्तं भगवतीगति(त)विसंष्ठुलचेष्टितदर्शनं स्वकण्ठेनोपात्तम् ॥

विरोधः।

२५ गुणस्य वा कियाया वा विरुद्धान्यिकयावचः।
यद्विशेषाभिधानाय विरोधं तं प्रचक्षते ॥ ६ ॥ ( ५७ )

यत्र किवना गुणस्य वा कियाया वा अथवा द्विवशिब्द्ंस्योपात्तत्वात् द्रव्यस्य विरुद्धोन्यः पदार्थः सजातीयो विजातीयो वा वचसा स्वपति-भापस्तेन वर्णनिकात्मना कियते कंचिद्धिशेषमवगमियतुं स विरो-धाख्योलंकारः । गुणक्रियाद्रज्याणामुत्येक्षालंकारलक्षणव्याख्यानसमये ५ स्वरूपमुक्तम् । कियाकारणमृत्पादनं तत्प्रधानं बचः कियावचः । किव-प्रतिभया खलु पुराणप्रजापितिनिर्मितशुक्तपरुषपदार्थविलक्षणाः सरसाः पदार्था अभिनवा एव निर्मीयन्ते । अतः कियावच इत्युक्तम् ।

तस्योदाहरणम् ।

अत्र यदेतत्पूर्वमुपकान्तम्—वचो मे नोदेति—इति तस्याक्षेपो यद्वेति कृतः। किं वा करोमि विस्मयवाचालितः सन् ववीमि—भवत्याः केति। एष विस्मयो मां वाचालयतीति संबन्धः। अत्राकृतेः सुकुमारायाः पाटवस्य च कठिनकायसाध्यस्य विरोधो भगवतीनिष्ठत्वेनोपनिबद्धः। तेन च विस्मयविभावनाख्यो विशेषोत्र ख्याप्यते। अयं चासिद्धस्वभावधर्मनिष्ठत्वाद्धुणविरोधः। एवं साध्यस्वभावधर्मनिष्ठेपि कियाविरोधे उदाहा-र्यम्। तथा द्रव्यविरोधे गुणकियाविरोधे गुणद्रव्यविरोधे कियाद्रव्य-विरोधे च॥

तुल्ययोगिता ।

२० उपमानोपभेयोक्तिशून्यैरप्रस्तुतैर्वचः । साम्याभियायि प्रस्तावभाग्भिर्वा तुल्ययोगिता ॥७॥ (५८)

अप्रस्तुतानामेव वा यत्र साम्यमिधीयते सा तुल्ययोगिता । अतएव पाकरणिकापाकरणिकोमयार्थानेष्ठत्वामावात्तत्रोपमानोपमेयोक्तिशून्यत्वम्। प्रस्तावमाग्निः प्रस्तुतैः साम्याभिधायि वच इति संबन्धः।

२५ तस्याः पूर्वभेदस्योदाहरणम् ।

त्वदङ्गमार्दत्रं द्रष्टुः कस्य चित्ते न भासते । मास्तीश्रशभुक्षेसाकदस्त्रीनां कडोरता ॥ \*५ ॥ त्वच्छरीरसौकुमार्यद्शिंनः कस्येव चेतिस मालत्यादीनां काठिन्यं न भासत इत्यर्थः । अत्र मालत्यादीनामपाकरणिकानामेवार्थानां कठोर-त्वलक्षणं साम्यमुपनिबद्धम् । द्रष्टुरिति तृन् (पा. सू. २-२-१३५)। तथोगे च त्वदङ्गमार्दवमिति—न लोकाव्ययनिष्ठा (पा. सू. २-३-६९) —इति षष्टीनिषेधः ।

द्वितीयभेदस्योदाहरणम् ।

योगपट्टो जटाजालं तारवी त्वङ्मृगाजिनम् । उचितानि तवाङ्गस्य यद्यमूनि तदुच्यताम् ॥ %६ ॥

अत्र प्राकरणिकानामिष योगपद्वादीनां भगवतीशारीरे संस्पशानोचि-१० त्यलक्षणः समानो धर्मो निबद्धः । तार्रवी त्वग्वल्कलम् । अङ्कस्य शरीरस्य ॥

अप्रस्तुतप्रशंसा।

अधिकारादेपतस्य वस्तुनान्यस्य या स्तुतिः । अप्रस्तुतप्रशंसेयं प्रस्तुतार्थानुवन्धिनी ॥ ८ ॥ ( ५९ )

अधिकारादुपवर्णनावसराद्पगतस्य प्राकराणिकाद्परस्य वस्तुनो यत्रोपनिवन्थः सा अपस्तुतप्रशंसा। न चैवमपि तस्या उन्मत्तप्रलाप-प्रख्यता यतः सा केनचित्स्वाजन्येन प्रस्तुतमर्थमनुब्धाति। तदुक्तम्-प्रस्तुतार्थानुवन्धिनी इति।

तस्या उदाहरणम्।

<sup>२०</sup> यान्ति स्वदेहेषु जरामसंप्राप्तोपभोक्तृकाः । फलपुष्पर्दिभाजोपि दुर्गदेशवनश्रियः ॥ %७ ॥

अत्र कृच्छ्रेण गन्तुं शक्यते यरिमन्देशे तद्गतकाननानां शोभाः अप्रा-करणिक्य एव स्वदेहजर्जरतयोपवर्णिताः । ताभिश्र सादृश्यस्वाजन्येन भगवतीचेष्टितमुपमेयभूतं एवंविधरूपतयावगम्यते । दुर्गेति-सुदुरोरिधकरण-२५ (पा. सू. २-२-४८ स्थं वार्तिकम्) इति डप्रत्ययः ॥

९ का. सा. सं.

व्याजस्तुतिः।

शब्दशक्तिस्वभावेन यत्र निन्देव गम्यते ।

वस्तुतस्तु स्तुतिः श्रेष्ठा व्याजस्तुतिरसौ मता ॥ ९ ॥ (६०)

यत्र शब्दानामिभधायकानां या शक्तिरर्थप्रत्यायनौन्मुख्यं तस्या यः ५ स्वभावो नियतार्थनिष्ठत्वात्मकस्तेन निन्दा गम्यते इव न त्वसौ निन्दैव पदार्थपर्यालोचनसामथ्योत्थायां स्तुतौ वाक्यार्थीभूतायामवान्तरवाक्या-र्थत्वात् । अत एवाह—वस्तुतस्तु स्तुतिः श्रेष्ठा-इति । वस्तुत इत्यर्थसामध्यीदित्यर्थः । तत्र व्याजस्तुतिर्नामालंकारो भवति । निंदाव्याजेन हि सा स्तुतिः। अतो व्याजस्तुतिः।

तस्या उदाहरणम् ।

धिगनन्योपमामेतां तावकीं रूपसंपदम् । त्रैलोक्येप्यनुरूपो यद्वरस्तव न लभ्यते ॥ %८ ॥

अत्र यदेतिद्ध्ग्वादोपहतत्वं रूपसंपदः साक्षाच्छन्द्व्यापारेण स्पृष्टं न तत्स्वात्मपर्यविसितम् अर्थसामथ्योत्थलोकोत्तरभगवतीरूपोत्कर्ष-१५ प्रतिपादनपर्यविसितत्वात् । अतस्तस्यावान्तरवाक्यार्थता । तेनेयं व्याज-स्तुतिः । निन्दाव्याजेन रूपोत्कर्षस्य स्तूयमानत्वात् । धिगनन्योपमा-मिति—उमसर्वतसोः कार्या-(पा. स्. १-४-४८ इति सूत्रोपरिस्थितवा-र्तिककारिका ) इति द्वितीया ॥

विदर्शना ।

२• अभवन्वस्तुसंबन्धो भवन्वा यत्र कल्पयेत् । उपमानोपमेयत्वं कथ्यते सा विदर्शना ॥ १० ॥ ( ६१ )

यत्र पदार्थानां संबन्धः स्वयमनुषपद्यमानः सन्नुपमानोपमेयभावे पर्यवस्याते अथवा उपमानोपमेयभावकल्पनया स्वात्मानमुषपादयति तत्र विदर्शना । विशिष्टस्यार्थस्योपमानोपमेयभावात्मकस्योपदर्शनात् ।

२५ तस्या उदाहरणम्।

 विधुश्चन्द्रः । विभावरी रात्रिः । अत्र रजनिकररहितविभावरी-विशोभत्वस्य यदेतत्कर्मत्वं तत्कामिनीकर्तृकायां भरणकियायां न सम-न्वयं गच्छति । न ह्यन्यस्य सम्बन्धिनीं विशोभामन्यो विभर्ति । अतः पदार्थसमन्वयस्यात्रानुपपत्तिः । उपमानोपमेयभावस्त्वत्र वाक्यार्थ-५ विश्रान्तिस्थानं कृष्णरात्रिवद्विशोभतां विभर्तीति ।

एवमेतद्भवति वस्त्वसंबन्धे उपमानोपमेयभावकल्पनायामुदाहरणम् ।

यत्र तु पदार्थसमन्वय उपमानोपमेयभावकल्पनया स्वात्मान-मुपपादयति तस्य विदर्शनाभेदस्योदाहरणमुद्धटपुस्तके न दृश्यते । तस्य तु भामहोदितमिद्मुदाहरणम् ।

अयं मन्दद्युतिर्भास्वानस्तं प्रति यियासित ।
 उदयः षतनायेति श्रीमतो वोधयन्नरान् ॥ इति ।

तत्र प्रथमोदयसमयविज्ञुम्भमाणस्वकान्तिरहितस्य भास्वतो यदेत-दस्तमयौन्मुख्यं तदुपेतस्य श्रीमतः प्रयोज्यकर्तृन् प्रति पातावसा-नोद्यकर्मकेवबोधे तत्समर्थाचरणलक्षणं हेतुकर्तृत्वमुपनिबद्धम् । तथा-१५ विधं खलु भास्वन्तं पश्यन्तः श्रीमन्तो बुध्यन्ते भास्वत इव सर्वस्योदयः पातावसान इति । तांश्र्यासौ तथावबुध्यमानान् स्वावस्थोपद्शीनेन प्रयुक्के यथा ममायमुद्यः पातावसानस्तथा भवतामपीति । अत्र च पेषणाध्येषणयोरभावात्तत्समर्थाचरणलक्षण एव प्रयोजकव्यापारः कारी-षोध्यापयाति भिक्षा वासयतीति यथा । तेन च प्रयोज्यपयोजकभावेन २० स्वात्मानमुपपाद्यितुमुपमानोपमेयभाव आक्षिप्तः हे श्रीमन्तो यथा ममा-यमुद्यः पतनाय तद्वद्भवतामपीति यूयं बुध्यध्वमिति । तेनात्र प्रयोज्य-प्रयोजकभावलक्षणेन स्वात्मोपपादनायोपमानोपमेयभावस्याक्षेपाद्विर्तायो विदर्शनाया भेदः ।

संकर:।

२५ स च चतुर्विधः संदेहशब्दार्थवर्त्यलंकारैकशब्दाभिधानानुयाह्यानु-ग्राहकमेदेन ।

तत्र संदेहसंकरस्तावत् । अनेकालंकियोक्षेते समं तद्दृत्यसंभवे । एकस्य च ब्रहेन्यायदोषाभावे च संकरः ॥ ११॥ ( ६२ )

अनेकस्यालंकारस्योक्षेखे चेतस्युपारोहे संदेहसंकरो भवति । न त्वे-५ कशब्दाभिधानसंकरादाविष अनेकालंकारोक्षेखः संभवति । यथा-

> मुरारिनिर्गता नूनं नरकप्रतिपन्थिनी । तवापि मूर्घि गङ्गेव चक्रधारा पतिष्यति ॥

अत्र ह्युपमानोपमेयभावस्तत्प्रतिभाहेतुश्र्व श्लेषोनेकोलंकार उछिख्यते । उपमानोपमेयभावे तावत् गङ्गोपमानं चक्रधारा उपमेया मुरारिनिर्गतत्वं १० साधारणो धर्म: । श्वेषस्त्रत्र नरकपतिपन्थिशब्दादात्मानं लभते । एकत्र हि नरको दानवः अपरत्र त्ववीच्यादिः। एतौ च द्वावलंकारावेकस्मि-न्निव शब्देनुपविशतः । न ह्युपमानोपमेयमावस्तत्पतिमाहेतुर्वी श्लेषः समा-साद्यमावे इवशब्दादिमन्तरेण स्वरूपं प्रतिलभते । तेनात्र द्वावलंकारावे-कस्मिन्वाचके इव शब्देनुपविष्टी। यदि च अनेलंकारोल्लेखे सति सन्देह-१५ संकरस्तत एवमादावप्यनेकालंकारोल्लेखस्य संभवात्संदेहसंकरपसङ्ग इत्याशङ्क्र्योक्तम् – समं तद्दृत्यसंभव इति । तस्यानेकस्यासंकारस्य समं युगपद्यदि वृत्तिव्यापारोलंकायीलंकरणात्मको न संभवतीत्यर्थः। पूर्वोक्ते तूदाहरणे मुरारिनिर्गतेति साधारणधर्मोपादानान्नरकप्रतिपन्थि-नीति च श्लेषपदोपदर्शनाचानेकस्यालंकारस्य युगपद्वृत्तेरसंभवः । तेन २० तत्र न संदेहसंकरता । ननु यद्यनेकालंकारोल्लेखे युगपद्रूच्यसंभवे च संदेहसंकरत्वमेवं सति यत्र पतिभामात्रेणानेकस्मिन्नलंकारे उाल्लिस्यमाने यस्य साधकं प्रमाणमास्ति स उपादीयते यस्य तु नाधकं प्रमाणं विद्यते स त्यज्यते । तत्राप्यनेकालंकारोह्लेखस्य समं तद्वृत्त्यसंगवस्य च संग-वात्संदेहसंकरत्वं प्रसज्जतीत्याशङ्कचोक्तम्-एकस्य च ग्रहे न्यायद्रो-२५ षाभावे चेति । न्यायः साधकं प्रमाणं देशो बाधकं प्रमाणम् । यत्रा\_ नेकारुंकारोहेखे युगपद्वत्त्यसंभवे च एकतरस्य ग्रहणे साधकबाधके प्रमाणे समस्तव्यस्ततया न विद्येते तत्र संदेहसंकरः । तेन नानिष्टपसङ्गः ।
तथाहि यत्र साधकवाधके प्रमाणे सामस्त्येन विद्येते तत्र यस्य साधकं
प्रमाणमस्ति तस्योपादानाद्धाधकस्य प्रमाणोपेतस्य च त्यागादेकस्य
ग्रहणं भवति । यत्रापि साधकवाधकप्रमाणयोर्वेयस्त्येनान्यतरस्य विद्यमानता तत्रापि प्रतिभोक्षिख्यमानानेकालंकारमध्यात्साधकप्रमाणोपेतस्योपादानात्प्रमाणशून्यस्य चोपेक्ष्यत्वात्तथा वाधकप्रमाणोपेतस्य परित्यागात्तदितरस्य च पूर्वोक्षिखितस्य पारिशेष्येणोपादानादेकस्य ग्रहो
भवति । यत्र तु साधकवाधकप्रमाणाभावस्तत्रं संदेह एव । एवमयं संदेहसंकरो लक्षितः ।

#### १० तस्योदाहरणम्।

यद्यप्यत्यन्तम्रुचितो वरेन्दुस्तेन छभ्यते । तथापि वच्मि कुत्रापि क्रियतामाद्रो वरे ॥ %१० ॥

अत्र वरेन्दुरिति वर एव इन्दुः वर इन्दुरिवेतिरूपकसमासे।पमयो-ईयोरलंकारयोरुलेखः। न च तस्यानेकस्यालंकारस्य युगपद्वृत्तिः संभवति ५५ एकालंकारसंश्रयेणैवालंकारस्य कृतकृत्यत्वात्। न चात्र द्वयोर्मध्यादे-कतरस्य ग्रहणाय साधकवाधकप्रमाणयोगः। साधकं हि प्रमाणं विद्य-मानं विधिमुखेनालंकारं ज्ञापयेत्। तथा वाधकमि पहातव्यालंकार-निषेधमुखेनोपादेयमलंकारं पूर्वेल्लिखितं पारिशेष्यादुपादेयतया प्रतिपाद-यति। अत्र तु द्वयाः साधकवाधकप्रमाणयोरभावात्संदेहस्तेन संदेहसं-२० करोलंकारः।

## शब्दार्थवर्यलंकारस्तु ।

शब्दार्थवर्त्यलंकारा वाक्य एकत्र भासिनः। संकरो वा

यत्रैकस्मिन्वाक्ये शब्दवर्तिनोर्थवर्तिनश्र्वालंकाराः संसर्गमुपयान्ति स २५शब्दार्थालंकारः । तस्योदाहरणम् ।

इत्यं स्थितिर्वरार्था चेन्मा कृथा व्यर्थमर्थिताम् । रूपेण ते युवा सर्वः पादबद्धो हि किङ्करः ॥ \*११॥

वरार्था भर्त्रथा । किङ्करो दासः । अत्र थकारोपनिबद्धोनुप्रासात्मकः 
भग्नेव्दालंकारः । अर्थालंकारश्र्वार्थान्तरन्यासो विद्यते । तथाह्यत्र मा कृथा 
न्यर्थमर्थितामित्युपादित्सितेर्थीर्थित्वस्याकरणं यदुपनिबद्धं तदनुपाद्यमानतया संमान्य तत्समर्थनायोक्तम्—क्षपेण ते युवा सर्वः पादबद्धो हि किङ्करःइति। यो गुणोत्कर्षशाली स नार्थयते अपित्वर्थ्यते यथा रत्नादि। त्वं च 
क्षपवत्वाद्धणोत्कर्षशालिनी । तस्मादुपादित्सितेर्थे तवार्थित्वमयुक्तमिति ।

१० तेनायं शब्दार्थवर्त्यलंकारसंकरः ।

## एकशब्दाभिधानसंकरस्तु।

एकवाक्यांशप्रवेशाद्वाभिधीयते ॥ १२ ॥ (६३) एकस्मिन्वाक्यांशे वाक्यैकदेशे यत्रानेकस्यालंकारस्यानुप्रवेशः स एकशब्दाभिधानसंकरः।

१५ तस्योदाहरणम्।

मैवमेवास्थ सच्छायवणिकाचारुकणिका । अम्भोजिनीव चित्रस्था दृष्टिमात्रसुखपदा ॥ %१२ ॥

अत्रोपमालंकार उपमाप्रतिमोत्पित्तिहेतुमूतश्र श्लेष इत्येतौ द्वावलंकारा-वेकस्मिन्वाक्यांशे इव शब्देनुप्रविधौ । तथाहि । अम्मोजिनी उपमानं २० गौरी उपमेया दृष्टिमात्रसुखप्रदृत्वं साधारणो धर्मः इत्युपमा । सच्छाय-वर्णिकाचारुकार्णिकेति श्लेषः । अम्मोजिन्यां हि वर्णा राजवर्ताद्यः गौर्यां तु गौरत्वम् । अम्मोजिन्यां कर्णिका कमलमध्यवर्ती बीजकोशः गौर्यां तु चारू कर्णों । कप्चात्र समासान्तः । तेनायं श्लेषः । एतौ च द्वावलंकारावेकस्मिन्वाक्यांशे इव शब्देनुप्रविधौ । तेनायमेकशब्दा -२५ भिधानसंकरः । अनुयाह्यानुयाहकसंकरस्तु । परस्परोपकारेण यत्रालंकतयः स्थिताः । स्वातन्त्रयेणात्मलाभं नो लभन्ते सोपि संकरः ॥१३॥ (६४)

यत्रोपकार्योपकारकभावावस्थितत्वाद्रहंकाराः स्वातन्व्येणात्मानं न
५ हमन्ते सोनुग्राह्यानुग्राहकसंकरः । उपकार्योप्युपकारकमुपकरोति तदीयस्योपकारस्य विषयभावेनावस्थानात् । उपकार्ये ह्यपकारकार्धयमुपकारं
पतीप्सति सत्युपकारकस्योपकारकत्वं भवति तेनोपकार्येणाप्युपकारकस्योपकारः क्रियत इति परस्परग्रहणमत्रोपात्तम्—**परस्परोपकारेणिति** ।

तस्योदाहरणम् ।

हरेणेव स्मरच्याधस्त्वयानङ्गीकृतोपि सन् । त्वद्वपुः क्षणमप्येष धाष्ट्रचीदिव न मुश्चित ॥ %१३ ॥

अत्र धार्ष्ट्यादिव न मुत्रतीति यासावृत्येक्षा सा हरेणेव स्मरन्याध-स्त्वयानङ्गीकृतोपि सन्नित्युपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुश्लेषवशेन स्वरूपं प्रति लभते । अनङ्गीकृतो हि अनङ्गत्वमशरीरत्वमापादितः अनूरीकृतश्च । १५ यश्चानूरीकृतः क्षणमपि न मुत्रति तत्र धार्ष्ट्यं हेतुतयोत्प्रेक्षितुं शक्यते। तेन श्लेषवशेनात्रोत्प्रेक्षा आसादितस्वभावा । अतोयमनुग्राह्यानुप्राहकसंकरः ।

एवमयं चतुर्विधः संकरो नानालंकारगतिकल्पव्यवस्थासमुचयाङ्गा-ङ्गिभावसमाश्रयणेनाभिहितः । तत्रानेकालंकारविकल्पात्संदेहसंकरः । विभिन्नाधारत्वेन शब्दार्थवर्तिनोलंकारयोरवस्थानाद्यवस्थासमाश्रयः २०शब्दार्थवर्त्यलंकारसंकरः । एकशब्दाभिधानसंकरे तु समुचयेनानेको-लंकार एकस्मिन्वाक्यांशे इवादावनुप्रविशति । अनुप्राह्यानुप्राहकसंकरे त्वनकस्यालंकारस्याङ्गाङ्गिभावः । अतो विकल्प-व्यवस्था-समुचया-

ङ्गाङ्गभावसंश्रया एते चत्वारः संकरभेदाः ।

उपमेयोपमा ।

२५ अन्योग्यमेव यत्र स्यादुपमानोपमेयता । उपमेयोपमामाहुस्तां पक्षान्तरहानिगाम् ॥ १४ ॥ (६५) यत्रोभयोरुपमानोपभययोः परस्परमुपमानोपभयभावस्तत्रोपभयोपमा।
उपभेयेनोपमानस्योपमानात् । ननु च प्राकरणिकं साम्याभिधानसंविध
उपभेयम् अप्राकरणिकमुपमानम् । यदि चात्रोपभयस्योपमानत्वमभिधीयते एवं सति तस्य प्राकरणिकत्वं व्याहन्यते इत्याशङ्क्रयोक्तम्—
प्रसान्तरहानिगामिति । नात्रोपमानोपभयभावे तात्पर्यं किंतु एतदेव
द्वयभवंविधं विद्यते न त्वन्यदेतयोः सदृशं वस्त्वन्तरं विद्यत इति । अतश्र्य
एतत्पक्षद्वितयव्यतिरिक्तस्य पक्षान्तरस्यात्र हानेविविक्षितत्वात्परस्परमुपमानोपभयभावो न दुष्यतीति । तस्य पक्षान्तरहानौ प्रतिपाद्यायामवान्तरवाक्यार्थत्वेनावस्थानात्-वरं विषं भक्षय मा चास्य गृहे भुक्त्वा—इतिवत् ।
९० अत्र हि विषभक्षणं न विधीयते दुर्जनगृहे भोजनपरिवर्जनतात्पर्यात् ।
एवभिहाप्युपमानोपभयभावस्याविवक्षा पक्षान्तरहानौ तात्पर्यात् ।

शिरांसि पङ्काजानीव वेगोत्पातयतो द्विषाम् । आजौ करोपमं चक्रं यस्य चक्रोपमः करः ॥ %१४ ॥

अत्र यस्येत्युपात्तस्य-त्वत्कृते सोपि वैकुण्ठः-इत्यत्र तच्छब्दस-१५ मन्वयेनाकाङ्काविच्छेदो भविष्यति । उत्तरेष्वपि च श्लोकेषु तेनैव यच्छः ब्दार्थो निराकाङ्कीकार्यः । अत्र करचक्रयोः परस्परमुपमानोपमेयभावः । साधारणश्चात्र धर्मः अतित्वरितत्वेन शत्रुशिरोवकर्तनम् । एष चात्रोपमा-नोपमेयभावः उपमानान्तराभावे पर्यवसितः । यदिपरमेतयोरेव परस्पर-मुपमानोपमेयभावः स्यादन्यत्वे तयोरुपमानं नास्तीति ।

## २० सहोक्तिः।

तुल्यकाले किये यत्र वस्तुद्वयसमाश्रिते । पदेनैकेन कथ्येते सा सहोक्तिर्मता सताम् ॥ १५ ॥ (६६)

यत्र वस्तुद्धयसमवेते द्वे क्रिये पदेनैकेन तन्नवृत्या कथ्येते तत्र सहो-किर्नामालंकारो भवति। ननु—संजहार शरत्काल:—इत्यादाविप दीपके २५ पदेनैकेन वस्तुद्धयसमवेते द्वे क्रिये कथ्येते अतश्च तत्रापि सहोक्तित्वं प्राप्नोतीत्याशङ्क्योक्तम्—तुल्यकाले-इति। यत्र सहादिना पदेन तुल्य- कालतामवगम्य वस्तु द्वितयसमाश्रिते द्वे क्रिये कथ्येते तत्र सहोकित्वम्। न चैवं दीपक इति नातिव्याप्तिः। सहादिना च शब्देन युगपत्कालतायामवयोत्यमानायां द्वयी गतिः। कदाचित्खलु ययोः क्रिययोस्तुल्यकालता ते क्रिये तुल्यकक्षतया स्वाश्रयविश्रान्तत्वेनाभिधीयेते यथा
पदेवद्त्तयज्ञद्त्तौ सह भुज्ञाते इति। कदाचित्त्वेकाश्रयविश्रान्तायां क्रियायामभिहितायां सहायार्थपर्यालोचनासामर्थ्याद्परस्याश्रयस्य क्रियासंबन्धोवगम्यते यथा देवद्त्ते। यज्ञदत्तेन सह भुङ्ग इति। तत्रेह द्वितीयागतिराश्रीयते शाब्देन रूपेणकत्र कियासंबन्धस्य प्रतीतस्यापरत्रार्थेन रूपेणोनीयमानत्वेन वक्रभाणितेः सद्भावात्। एवंविधस्य यत्रैव शोभातिशय१० विधायित्वं तत्रैव सहोक्तेरलंकारता न सर्वत्रेतिद्रष्टव्यम्।

तस्या उदाहरणम्।

द्युजनो मृत्युना सार्ध यस्याजौ तारकामये। चक्रे चक्राभिधानेन प्रैष्येणाप्तमनोरथः॥ \*१५॥

यस्य पैण्येणिति संबन्धः । अत्र मृत्योर्धुजनस्य च मनोरथावाप्तिकरण
प्रिक्षणे द्वे किये पदेनैकेनोक्ते चक्रेवाप्तमनोरथ इति । यद्यप्यवाप्तमनो
रथ इति चक्र इति च सुप्तिङन्तत्वभेदेन पदद्वित्वं तथापि कियापदद्वितयो
पादानव्यावृत्तेविविक्षितत्वात्पदेनैकेनेति न विरुध्यते । अथवा चक्र इति

करोतिकिया सामान्यभूता विशेषमन्तरेणापर्यवस्यन्ती मनोरथावाप्तिलक्षणं

विशेषं गर्भीकरोति । अतश्रात्र सत्यप्यनेकपदत्वे एकपदीभाव इव प्रका
२०शते । तेन एकेन पदेनेत्युक्तम् । सार्थशब्दश्रात्र तुल्यकालतामवद्योतयति ।

यस्य प्रैण्येणाज्ञाकारिणा चक्रसंज्ञकेन कर्तृभूतेन मृत्युना सार्धमृथ्यक्का
लतया द्युजन आप्तमनोरथः कृत इति । अनेकलोक्कवलीकरणान्मृत्यो
मेनोरथावाप्तिर्धुजनस्य च शत्रुविनाशात् ।

परिवृत्तिः।

२५ समन्यूनाविशिष्टैस्तु कस्यचित्परिवर्तनम् । अर्थानर्थस्वभावं यत्परिवृत्तिरभाणि सा ॥ १६॥ (६७) कस्यिचद्वस्तुनो वस्त्वन्तरेण परिवर्तनं परिवृत्तिः । सा च त्रिविधा परिवर्तनकारकाणां परिवर्तनीयेन सह समत्वान्न्यूनत्वाद्यधिकत्वाच । तिद्वमुक्तम् समन्यूनिविशिष्टैरिति । तत्र यस्याः समोर्थः परिवर्त्यते तस्या अनर्थस्वमावता । अर्थशब्देन हि उपादेयोथींभिधीयते अर्थ्यते पत्तिविकृत्वा । यत्र च साम्यं तत्रार्थनीयत्वं नास्ति । तेनार्थ्यत्वामावानुगमात्त्रानर्थत्वमभिधीयते । अतस्तत्रानर्थस्वभावं परिवर्तनम् । यत्रापि च निकृष्टपरिग्रहेणोत्कृष्टपरित्यागः क्रियते तत्राप्यनर्थस्वभावता उपादेयविपरीतस्योपादानात् । अर्थप्रतिपक्षो ह्यत्रानर्थः । अधर्मानृतवत् । यथा ह्यवर्मानृतशब्दाभ्यां नोत्तरपदार्थामावमात्रमभिधीयते नाप्युत्तरपदार्थ- १० तुल्योर्थः किन्तहोतित्पतिपक्षस्यैवाभिधानम् । एविमहाप्यनर्थशब्देन अर्थ- पतिपक्षस्यवाभिधानम् । यथा अनर्थो वैरिणामापितत इत्येवमादौ । तेन यत्रोत्कृष्टेन निकृष्टः परिगृह्यते तत्र दुःखहेतुत्वादर्थपतिपक्षत्वेनान- र्थस्वभावता । यत्र तु निकृष्टेनोत्कृष्टः परिगृह्यते तत्रोत्कृष्टस्य सुखहेतु- त्वेनोपादेयत्वादर्थस्वभावता । तदिदमुक्तम् अर्थानर्थस्वभावित ।

१५ तत्र समपरिवृत्तेरुद्राहरणम् ।

उरो दत्वामरारीणां येन युद्धेष्वगृह्यत । हिरण्याक्षवधाद्येषु यज्ञः साकं जयश्रिया ॥ \*१६ ॥

अत्र उरोदानेनोत्साहो त्रक्यते । यश्रात्र त्रक्ष्यमाणस्यार्थस्योत्साह-स्योपायतया पतीयते अभिधेयोथीं वक्षसो दानं नाम-यो हि यत्र वक्ष २० उद्यमयति स तत्रोत्सहत इति-तत्प्रतिभावच्छादितस्योत्साहस्य प्रतीतेः । तद्पेक्षया समेन समस्य परिवर्तनम् उरोयशसोः समत्वात् ।

न्यूनपरिवृत्तेस्तूदाहरणम् ।

नेत्रोरगवलभ्राम्यन्मन्दराद्रिशिरश्च्युतैः । रत्नैरापूर्य दुग्धाव्धि यः समादत्त कौस्तुभम् ॥ %१७॥

२५ नेत्रभूत उरगो वासुिकः । अत्र कीस्तुभस्योत्कृष्टस्य निकृष्टरत्नपरि-त्यागेन ग्रहणानिकृष्टेनोत्कृष्टस्य परिवर्तनम् । विशिष्टपरिवृत्तेस्तूदाहरणम् ।

यो वली व्याप्तभूसीम्नि मखेन द्यां जिगीपति । अभयं स्वर्गसद्भभयो दत्वा जग्राह खर्वताम् ॥ %१८ ॥

भूसीमा पृथिन्या अवि । मखो यज्ञः । अत्र अभयेनोत्कृष्टेन निकृ-५ ष्टस्य खर्वत्वस्य हस्वत्वस्य परिवर्तनम् अभिधेयापेक्षया पूर्वतरोदाहरण-वत्प्रतिभाति । तात्पर्यार्थापेक्षया तु नेयं परिवृत्तिः । यत्तद्देवेभ्यः अभयं प्रतिज्ञातं तदुपायभूताया वामनवेषेण खर्वतायाः परिगृहीतत्वात् ॥

> [ इति ] महाश्रीप्रतीहारेन्दुराजिवरचितायामुद्भटालंकार-सारसंग्रहलघुवृत्तौ पञ्चमो वर्गः ॥

# षष्ठो वर्गः।

## अनन्वयं ससंदेहं संसृष्टिं भाविकं तथा । काव्यदृष्टान्तहेतू चेत्यलंकारान्परे विदुः ॥ १ ॥ (६८)

अत्र इतिशब्दस्य वक्ष्यमाणं यदनन्वयादिलक्षणं तदुपक्षेपार्थत्वेन प्रयोगान्नानन्वयादिस्वरूपपरामशर्थित्वम् । इत्येवं वक्ष्यमाणलक्षण- कत्वेनानन्वयादीनलंकारान्विद्विरत्यर्थः । अतो वेदनिक्रयाकर्मत्वाद- नन्वयमित्यादौ द्वितीया । काव्यदृष्टान्तेहतू चेत्यत्र दृष्टान्तहेतुशब्दाभ्यां काव्यशब्दः प्रत्येकमभिसंबध्यते । दृष्टान्तशब्दस्य चात्र पूर्विनिपातो-भयहिंतत्वात् । अभ्यहिंतत्वं दृष्टान्तस्य दृष्टान्तप्रतिविभिनतव्याप्तिमुखेन हेतोः प्रायेण गमकतासंप्रत्ययात् ।

## ससंदेहः ।

उपमानेन तत्वं च भेदं च वदतः पुनः । ससंदेहं वचः स्तुत्यै ससंदेहं विदुर्बुधाः ॥ २ ॥ (६९)

उपमानाभेदपूर्व भेदमभिद्यतः क्वेः क्विनिबद्धस्य वा वक्तुर्वच इति-संबन्धः । संदेहोपेतवचनव्याजेन उपमानेन तत्वं तद्भावमभेदमुपमे-५ यस्याभिधायोत्तरकालं यदा तस्मादुपमानात्तस्योपभेयस्य भेदोभिधीयते तदा ससंदेहोलंकारः । ननु उपमानेन सह पूर्वभभेदेभिहिते सति पुन-र्थदि तस्माद्भेदस्याभिधानं क्रियते एवं सति गजस्नानं प्राप्नोतीत्याशङ्क्र्यो-कं—स्तुत्ये इति । स्तुत्यर्थत्वेन एवंविधा अभिधा समाश्रीयत इत्यर्थः । तस्योदाहरणम् ।

इस्ते किमस्य निःशेषदैत्यहृद्दलनोद्भवः ।
 यशः संचय एष स्यात्पिण्डीभावोस्य किं कृतः ॥ \*१ ॥
 नाभिपबस्पृहायातः किं हंसो नष चश्चलः ।
 इति यस्याभितः शङ्कमशङ्किष्टार्जवो जनः ॥ \*२ ॥

आर्जनो मूर्खः ऋजुत्नयोगात् । अत्र शङ्क उपमेयः यशःसंचयो हंसश्रोपमानम् । तयोश्र पूर्वमभेदः संदेहन्याजेनाभिहितः किमेष यशःसंचयः स्यादिति तथा किं हंस इति । पुनश्रात्रोपमानादुपमेयस्य भेदो । वर्णितः । यशः संचयात्तावद्भेदोपवर्णनं पिण्डीभावोस्य किं कृत इति । ५ यशःसंचयः खलु प्रसरणशीलः । अस्य तु तिद्दिरुद्धः पिण्डीभावो दृश्यते । तेन नायं यशःसंचय इति । हंसातु भेदाभिधानं नेष चञ्चल इति । हंसस्य हि चञ्चलत्वं नाम धर्मः । इह च तन्नोपलभ्यते । तस्मानैष हंस इति । एवंनिधस्य चात्राभिधानस्य फलं स्तुतिः यशःसंचयो भगवता स्वहस्तवर्ती कृत इति । तथासंभान्यमानहंसागमनं त्रिभुवनोत्पत्ति- १० निबन्धनं यत्तनाभिनलिनं तद्दान् भगवानिति ॥

ससंदेहस्य भेदान्तरमाह । अलंकारान्तरच्छायां यत्कत्वा धीषु बन्धनम् । असंदेहेपि संदेहरूपं संदेहनाम तत् ॥ ३ ॥ ( ७० )

छाया शोभा । यत्र संदेहाभाविषि संदेहस्योपिनवन्धे सित न पूर्वव-१५ दुपमानादुपमेयस्य भेद उपनिवध्यते किं तर्ह्यभेद एव संशयच्छायया । तथाविधस्य चोपिनवन्थस्य फलमलंकारान्तरोपजानिता सौन्दर्यपितिपित्तः । यदाह—धीष्वलंकारान्तरच्छायां कृत्वेति । तत्रापि संदेहालंकारः । तस्योदाहरणम् ।

अत्र मेरोरुपरिवर्ती नीलो बलाहकः कल्पान्तवह्नचाश्रयश्र धूम इत्येतदुभयमुपमानम् । गरूडारूढस्तुभगवान् कृष्णवपुरुपमेयः । तेन च उपमानद्वयेन संदेहव्याजेन भगवानापादिताभेद उपनिबद्धः किमयभे-बंविधः अथैवंविध इति । ताभ्यां चोपमानाभ्यामुपमेयस्य पूर्ववद्भेदिनिब-२५-धनं नात्र किंचिद्भिहितम् । फलं चैवमभिधानस्योपमालंकारध्वननं । एवंविधोपमानद्वितयसदृशो भगवान्वैनतेयारूढ इति ॥ अनन्वयः।

यत्र तेनैव तस्य स्यादुनमानोनमेयतः। असादृश्यविवक्षातस्तमित्यादुरनन्वयम् ॥ ४ ॥ ( ७१ )

यत्र तेनैव न तु वस्त्वन्तरंण तस्येव वस्त्वन्तरस्योपमानोपमेयभावो ५ भवेत्तत्र वस्त्वन्तरानुगमाभावादनन्वयाख्योछंकारः । ननु च सादृश्यसंबन्धे साति प्राकराणिकमुपमेयमप्राकरणिकं तूपमानिमित्युपमानोपमयथोर्लक्षितत्वात्कथमेकस्यैवोपिभितिकियायां कर्मत्वं करणत्वं च संभवतीत्याशङ्क्योक्तम्—असादृश्यविवक्षातः इति । नात्रोपमानोपमेयभावे
तात्पर्यं किंतु उपभयोपमावदुपमानान्तरन्यावृत्तावित्यर्थः । इतिशब्दोत्र
१० वक्ष्यमाणोदाहरणोपक्षेपार्थत्वादनन्वयशब्देन नामिसंबध्यते तेन अनन्वयमिति द्वितीया ।

तस्योदाहरणम् ।

यस्य वाणी स्ववाणीव स्विक्रयेव क्रियामला। रूपं स्विमव रूपं च लोकलोचनलोभनम्॥ ४४॥

अत्र वाणीिकयारूपाणां त्रयाणामनुषमतया लोकोत्तरत्वं प्रतिपाद्यि-तुमात्मनैवोषमानोषंभयभावो निबद्धः ॥

संसृष्टिः।

अलंकतीनां वहीनां दृयोवांपि समाश्रयः। एकत्र निरपेक्षाणां मिथः संसृष्टिरुच्यते॥ ५॥ ( ७२ )

२० बहूनामलंकाराणां परस्परिनरपेक्षाणां द्वयोर्वा तथाविधयोरेकत्र शब्द-एव अर्थएव वा उपनिबन्धे साति संसृष्टिरलंकारः । यत्र तु परस्परसापेक्ष-त्वं तत्र संदेहैकशब्दामिधानानुग्राह्यानुग्राहकसंकरास्त्रयः पूर्वमभिहिताः । यत्र च शब्दार्थलक्षणाश्रयद्वितयनिष्ठतयानेकालंकारोपनिबन्धस्तत्रापि शब्दार्थवर्त्यनेकालंकारसंकर उक्तः । एतद्वेलक्षण्येन तु संसृष्टिः ।

१५ तस्या उदाहरणम्।

त्वत्कृते सोपि वैकुण्टः शशीवोषिस चन्द्रिकाम् । अप्यथारां सुधादृष्टिं मन्ये त्यजित तां श्रियम् ॥ \*५ ॥

## तदुत्तिष्ठातिधन्येन केनापि कमलेक्षणे । वरेण सह तारुण्यं निर्विशन्ती गृहे वस ॥ \*६ ॥

निर्विशन्ती उपभुञ्जाना। अत्र शशी उषि चन्द्रिकामिव वैकुण्ठ-स्त्वत्कृते श्रियं त्यजतीत्युपमा। अधारां सुधावृष्टिमिति रूपकम्। तथा-ध्वत्र लक्ष्म्याः सर्वे पीयूषवृष्टेः संबन्धिनो धर्मा विद्यन्ते केवलं धारासंबन्धो नास्तीत्युपमागतैकगृणनिवृत्तिद्वारिका शिष्टोपमानगतसकलगुणाभ्यनु-ज्ञारूपा रूपणावगम्यते यथा अयं पुरुषः अकरो हस्तीति। तदेतस्मि-व्श्लोके उपमाया रूपकस्य च द्वयोरलंकारयोः संसृष्टिः तयोः केवला-भिधेयाश्रयत्वात्परस्परानिरपेक्षत्वाच। तदुत्तिष्ठेत्येतच्छ्लोकापेक्षया तु १० कमलेक्षणे इति समासोपमात्मकमुपमाभेदमाश्रित्य पूर्वोक्तालंकारद्वयसं-कलनया बहूनामलंकार।णां संसृष्टचुदाहरणदिक्पदर्शनं द्रष्टव्यम् ॥

#### भाविकम्।

## प्रत्यक्षा इव यत्रार्था दृश्यन्ते भूतभाविनः । अत्यद्भुताः स्यात्तद्वाचामनाकुल्येन भाविकम् ॥६॥ (७३)

भि साम्प्रतिकेन प्रध्वंसाभावेनोपलक्ष्यमाणाः पदार्थाः भूताः यथा इदानयुधिष्ठिराद्यः । ये तु साम्प्रतिकेन प्रागमावेनोपलक्ष्यन्ते ते भाविनः
यथेदानीं भगवद्वतारः कल्की विष्णुयशाः । एवमनन्तरोपलक्षिताः भूता
भाविनश्च येथीस्ते साम्प्रतिकप्रध्वंसाभावप्रागमाविविकत्तया वर्तमानायमानाः प्रत्यक्षा इव यत्र दृश्यन्ते तद्भाविकं नामालंकारो भवेत् । अत्र
२० हेतुर्वाचामनाकुलतार्थानां चात्यद्भुतत्वम् । तदुक्तम् — वाचामनाकुलयेनेति अत्यद्भुता इति च । तत्र वाचामनाकुलता व्यस्तसंबन्धरहितलोकप्रसिद्धशब्दोपनिबन्धात् झागित्यर्थप्रतीतिकारिता । तस्यां हि सत्यां
कवेः संबन्धी यो भाव आशयः शृङ्कारादिरससंवालितचतुर्वगोपायम्तविशिष्टाथोक्षेखी स कविनेव सहृद्यैः श्रोतृभिः स्वाभिप्रायामेदेन तत्तत्काव्यप्रति२५ विन्वितस्त्रत्या साक्षात्क्रियते । श्रोतृणामि हि तथाविधस्वच्छशब्दानुभवद्मावितान्तरात्मना सहृद्यानां स्वाभिप्रायप्रतिमुद्भा तत्र संक्रामित। अतः

94

कवियोंसावभिप्रायस्तद्गोचरिकृता भूता भाविनोपि पदार्थास्तत्र सहद्यैः श्रोतृभिः स्वाभिप्रायाभेदेन प्रत्यक्षा इव दृश्यन्ते । यथा चात्र शब्दगतम-नाकुलत्वमनन्तरोक्तेन प्रकारेण हेतुस्तथार्थगतमि चित्रोदात्तार्थोपनिबन्ध-हेतुकमत्यद्भुतत्वं दृष्ट्यम् । तदुक्तं भाविकमुपक्रम्य भामहेन-

चित्रोदात्ताद्भुतार्थत्वं कथायां स्विमनीतता ।
 शब्दानाकुलता चेति तस्य हेत्-प्रचक्षते ॥ इति ।

स्वभिनीततेत्यभिनयादिद्वारेण शुङ्कारादिरससवितत्वं चतुर्वगीपाय-स्योक्तम् । तदेवमेवंविधहेतुनिबन्धनं कविश्रोतृभावद्वितयसंमीलनात्मकं भाविकं द्रष्टव्यम् । अत एव चात्र कविसंबन्धिनो भावस्य श्रोतृभावाभेदा-१० ध्यवसितस्य पुरःस्फुरद्रूपस्य विद्यमानत्वाद्भाविकव्यपदेशः । भावोस्मि-न्विद्यते इति भाविकम् । तदाहुः—

> रसोल्लासी कवेरात्मा स्वच्छे शब्दार्थदर्पणे। माधुर्यौजोयुतपोढे पतिविन्य प्रकाशते॥ संपीतस्वच्छशब्दार्थद्राविताभ्यन्तरस्ततः। श्रोता तत्साम्यतः पुष्टिं चतुर्वर्गे परां व्रजेत्॥ इति।

स्वच्छ इति प्रसादगुणोभिहितः । प्रौढ इति तु सालंकारता । संपीतौ सम्यग्नस्वादितौ । तत्साम्यत इति स्वाभिप्रायाभेदेन कविगतस्याभिप्राय-स्याध्यवसानादित्यर्थः ।

तस्योदाहरणम् ।

करोषि पीडां प्रीतिं च निरञ्जनविलोचना । मूर्त्यानया समुद्रीक्ष्यनानाभरणशोभया ॥ ३४०॥

अत्राभरणोचितमूर्तिंत्वेषि निरज्जनिवलोचनत्वोपलक्षितादाभरण-त्यागात्पीडा । सहजसौन्दर्यनिर्भरत्वेन तु आभरणसंपाद्यायाः शोभायाः परिदृश्यमानत्वात्प्रीतिः । तेनात्र साम्प्रतिकप्रध्वेसाभावोपलक्षितत्वाद्भू-२५ वणसंबन्धो व्यतीतोप्यत्यद्भुतो योसौ वपुःप्रकर्षस्तदृशेन प्रत्यक्ष इव कविनोपनिबद्धः । तथैव चासौ सहद्यानां चमत्कारमावहति । संतत-मुत्कृष्टतया वैचित्रयेण ईक्षणीयाभरणशोभा यस्यामिति बहुवीहिः ॥ काव्यहेतुः।

# श्रुतमेकं यदन्यत्र स्मृतेरनुभवस्य वा । हेतुतां प्रतिपद्येत कान्यलिङ्गं तदुच्यते ॥ ७ ॥ ( ७४ )

यत्र एकं वस्तु श्रुतं सद्धस्त्वन्तरं स्मारयित अनुभावयित वा तत्र
'कान्यिलिङ्गं नामालंकारः । पक्षधमित्वान्वयन्यितरेकानुसरणगर्भतया यथा
तार्किकप्रसिद्धा हेतवो लोकप्रसिद्धवस्तुविषयत्वेनोपनिबध्यमाना वेरस्यमावहन्ति न तथा कान्यहेतुः अतिशयेन सर्वेषां जनानां योसौ हृद्यसंवादी सरसः पदार्थस्तिचिष्ठतया उपनिबध्यमानत्वात् । अतः कान्यलिङ्गिभिति कान्यग्रहणमुपात्तम् । न खलु तन्छास्रालिङ्गं किं तिर्हि कान्य
१ लिङ्गिभिति कान्यग्रहणेन प्रतिपाद्यते ।

ननु काव्यग्रहणेन कथं काव्यस्य सरसपदार्थनिष्ठतोपदर्श्यते ।
काव्यस्य सरसत्वात् । काव्यं खलु गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरत्वात्सरसमेव
भवति न तु नीरसम् । तथा हि । गुणाः काव्यस्य माधुर्योजःप्रसादलक्षणाः । तत्र माधुर्यमाह्णाद्कत्वम् ओजो गाढता प्रसादस्वव्यवधानेन
भ रसामिव्यक्त्यनुगुणता । तदेतेषां त्रयाणां गुणानां मध्यात्प्रसादस्य प्राधान्यम् । माधुर्योजसोस्तु तत्तद्रसामिव्यत्त्यानुगुण्येन तारतम्येनावस्थितयोः
प्रसाद एव सोपयोगता । एवं च तत्र तद्रसानुगुण्येन माधुर्योजोभ्यां
तारतम्येनावस्थिताभ्यां उपकृतो योसो प्रसादात्मा रसानामव्यवधानेन
प्रतीतिहेतुर्गुणस्तदुपेतशब्दार्थशरीरत्वेन काव्यस्यावस्थानात्सरसतैव भवति
२० न तु नीरसता।

यद्यविमदानीं गुणैरेव कृतकृत्यत्वात्काव्यस्यालंकाराणां तत्र निरु-पयोगता प्राप्नोति । नैवम् । गुणाहितशोभे काव्ये अलंकाराणां शोभा-तिशयविधायित्वाङ्कौिककालंकारवत् । यथा हि लौकिकानामलंकाराणां गुणसंस्कृते युवति वपुषि निबध्यमानानामलंकारता एवं काव्यालंकाराणा-रेपमपि द्रष्टव्यम् । ननु निर्गुणेपि काव्ये अलंकाराणां गुणवच्छोमाविधा-यित्वं कस्मान्नेण्यते । अपरिदृष्टत्वात् । न खलु निर्गुणे काव्ये निबध्य- मानानामलंकाराणां जरबोषिद्लंकारवच्छोभाविधायित्वं दृश्यते । तथा हि । जरबोषित्यलंकारा निवध्यमाना न तस्याः शोभां कुर्वन्ति प्रत्युत तस्यां निवध्यमानानां तेषामात्मीयमेव सौभाग्यं हीयते । तथा कान्यालंकाराणामापे निर्मुणे कान्ये निवध्यमानानां कान्यशोभाहेतुत्वा-प्रभावः स्वशोभाहानिश्च भवति । यद्वोचद्वद्ववामनः—

युवतेरिव रूपमङ्गकाव्यं स्वद्ते शुद्धगुणं तद्यतीव । विहितप्रणयं निरन्तराभिः सदलंकारविकल्पकल्पनाभिः ॥ यदि भवति वचश्र्युतं गुणेभ्यो वपुरिव यौवनवन्ध्यमङ्गनायाः । अपि जनद्यितानि दुर्भगत्वं नियतमलंकरणानि संश्रयन्ते ॥ इति ।

१० अङ्गशब्द इष्टामञ्चणे । शुद्धगुणत्वात्स्वद्मानं सद्छंकारविकल्पकल्पना-भिविहितपरिचयमतिशयेन स्वद्त इति संबन्धः । अत एवाछंकाराणा-मानित्यता । गुणरहितं हि काव्यमकाव्यमेव भवाति नत्वछंकाररहितम् । अछंकाराणां गुणोपजानितशोभे काव्ये शोभातिशयविधायित्वात् । तदुक्तम्—काव्यशोभायाः कर्तारा धर्मा गुणास्तद्तिशयहेतवस्त्वछंकाराः १५ पूर्वे नित्या इति । पूर्वे इति गुणा इत्यर्थः ।

लक्ष्ये च अलंकाररहितमपि केवलगुणसिक्कियमाणशब्दार्थशरीरं काव्यं दृश्यते। यथा अमरुकस्य कवेरिनबद्धशृङ्काररसस्यन्दी श्लोकः-

कथमि कृतप्रत्यापत्ती पिये स्वितितोत्तरे विरहकृशया कृत्वा व्याजपकित्पतमश्रुतम् । असहनसर्खीश्रोत्रपापिपमादससंश्रमम् विवितिदृशा शून्ये गेहे समुच्छ्वसितं ततः ॥ इति ।

न खल्वत्रार्थालंकारः कश्चित्परिदृश्यते। अथ माधुर्यौजोभ्यां परि-वृंहितस्य प्रसादस्य विद्यमानत्वात्काञ्यरूपता। ननु चात्रापि ईर्ण्याविप्रल-म्मविरहविप्रलम्भशुङ्गाराभ्यां स्वतिरोधानेनोपकृतः संभोगशुङ्गारे। नायि-२५ कानिष्ठो निबद्धस्तद्योगाच रसवत्वमलं भविष्यति। तथाहि। कथमपि कृतप्रत्यापत्तौ प्रिये-इत्यत्रभागे विरहविप्रलम्भपूर्वकः प्रियतमित्तत्तसाम्मु-

ख्यात्मा संभोगशृङ्कारः सूचितः । स्खलितोत्तर-इति तु संजातगोत्रस्खलि-तत्वात्प्रेयसो नायिकाया ई॰याविपलम्भशृङ्गारो निबद्धः। पुनश्च विरह-कुशयेत्यादिभिस्त्रिभिः पादैरवहित्थेन भावेन नायिकाधारमी पाविपल-म्मशुङ्गारं पच्छाच संमोगशुङ्गारेण चित्तोष्ठासस्चितेन वाक्यार्थसमाप्तिः ५ कृता । तथाहि । विरहकुशयेत्यादिना पादेन नायिकागतो मन्युरवच्छा-बोपदर्शितः । असहनसखीत्यादिना तु गोत्रस्खलितस्य सखीश्रोत्रप्राप्तिं विरहिवपलम्भकारणत्वेनाशङ्क्य दृष्टिपरावृत्या सखीजनशून्ये गृहे परि-दृष्टे यत्तनायिकया समुच्छ्वसितं तदुपनिबन्धात्संम्भोगशृङ्कारेण वाक्यार्था निर्वाहितः। तदेवमत्रसंभोगस्य विपलम्भवाधेन लब्धपद्वन्धस्योपनिबन्धा-१० दसवत्वमलंकारः । तत्कथमत्र निरलंकारतोक्ता । उच्यते । न खलु काव्य-स्य रसानां चालंकार्यालंकारभावः किं त्वात्मशरीरभावः। रसा हि काव्यस्यात्मत्वेनावस्थिताः शब्दार्थौ च शरीरक्षपतया । यथा ह्यात्माधि-ष्ठितं शरीरं जीवतीति व्यपदिश्यते तथा रसाधिष्ठितस्य काव्यस्य जीव-द्रूपतया व्यपदेशः कियते तस्माद्रसानां काव्यशरीरमूतशब्दार्थविषयत-१५ यात्मत्वेनावस्थानं नत्वलंकारतया । रसाभिव्यक्तिश्र यथायोगं माधुर्यौ-जोभ्यां तारतम्थेनावस्थिताभ्यामुपृवृंहितो योसी प्रसादात्मा गुणस्तेन क्रियते । अतोत्र विप्रलम्भशृङ्गारोपकृतस्य संभोगशृङ्गारस्य सगुणकाव्या-त्मत्वेनावस्थानं न तु काव्यं प्रति अलंकारतयेति युक्तभिदमुक्तं-निरलं-कारमि काट्यं सगुणं टूरयत इति । एवं रसान्तरेषु भावेषु रस-२° भावाभासेषु तत्प्रशमेषु च वाच्यम् । तदाहुः--

रसायधिष्ठितं कान्यं जीवद्रूपतया यतः। कथ्यते तद्रसादीनां कान्यात्मत्वं न्यवस्थितम्॥ इति। यत्तु रसादीनां पूर्वमंलकारत्वमुक्तं तदेवंविधभेदाविवक्षया।

तदेवं गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरत्वात्सरसमेव काव्यम् । यद्येवं गुणश्-२५ न्यत्वात्रीरसे व्याकरणादौ भरतादौ च काव्यव्यपदेशो न प्राप्तः। ततश्र

> वृत्तदेवादिचरितशांसि चोत्पाय वस्तु च । कलाशास्त्राश्रयं चेति चतुर्धा भियते पुनः ॥

इति भामहोदितं विरुध्यते। अत्र हि कलाश्रयशब्देन भारतायिभिहितं शास्त्राश्रयशब्देन च ब्याकरणादि। अतो वक्तव्यमेतत्कथं तत्र काव्य-व्यपदेश इति। उच्यते। मुख्यया तावहृत्या गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरमेव काब्यम्। गुणरहितशब्दार्थशरीरे तु काव्यमात्रे काव्यशब्दस्य काव्यसाह-५श्यादुपचारात्प्रयोगो भविष्यति। उक्तं च-काव्यशब्दोयं गुणालंकार-संस्कृतयोः शब्दार्थयोर्वतंते भक्त्या तु शब्दार्थमात्रवचनोत्र गृह्यते—इति। भक्त्येत्युपचारेणेत्यर्थः। तदेवंगुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरत्वा-काव्यस्य सरसत्वाभिति। तादिशिष्टं काव्यालङ्गं सरसपदार्थनिष्ठमेव भवति न तु नीरसवस्तुमात्रनिष्टं शास्त्रलिङ्गवदित्युपपत्रम्।

१० तार्किकाणां च हेतुन्यापारे द्वैविध्यम् । केचित्खलु तार्किका न्याप्ति-ग्रहणकाले यदनुभूतं न्यापकं वह्नचादि वस्तु धूमादेन्याध्यस्य तत्स्मरण-मात्रे धूमादिहेतुदर्शनप्रबुद्धसंस्काराणां पुरुषाणां हेतुन्यापारं मन्यन्ते । अपरे तु वह्नचादीनां पर्वतादिधर्माविशेषसंबन्धस्य पूर्वमगृहीतस्य धूमादि-हेतुन्यापारसामर्थ्येन इदानीमेव अवसेयत्वालिङ्गसामर्थ्यालिङ्गचनुभवस्ये-भ् वोत्पत्तिमाहुः । तदिदमुक्तम्—स्मृतेरनुभवस्यवेति ।

तस्योदाहरणम्।

छायेयं तव शेषाङ्गकान्तेः किञ्चिद्नुज्ज्वला । विभूषाघटनादेशान् दर्शयन्ती दुनोति माम् ॥ ४८ ॥

अत्र विभूषणविन्यासारपद्भ्ता ये कण्ठाद्यस्तद्त्र शिष्टानामङ्गानां २• यासौ कान्तिः दीप्तिः तस्या अनुज्ज्वला मलिना यासौ छाया शोभा सा लिङ्गम्। तत्सामर्थ्याच भूषाविन्यासप्रदेशानां भूषणसंबन्धोतीतोनुमीयते। तेन तत्कान्यलिङ्गम्।

काव्यदृष्टोन्तः।

इष्टस्वार्थस्य विस्पष्टप्रतिविम्बनिदर्शनम् । १५ यथेवादिपदैः शून्यं बुधैर्देष्टान्त उच्यते ॥ ८ ॥ ( ७५ ) इष्टस्य प्राकरणिकतया प्रतिपाद्यितुमिमतस्यार्थस्य यत्र विस्पष्ट-तया प्रतिबिम्नं सदृशं वस्तु निदृश्येते तत्र काव्यदृष्टान्तो नामालंकारः। ननु

> कोपादेकतलाघातनिपतन्मत्तद्गितनः । हरेईरिणयुद्धेषु कियान्व्याक्षेपविस्तरः॥

५ इत्येवमादावि अपस्तुतप्रशंसायामिष्टार्थप्रतिबिम्बानिद्रशंनं विद्यते ।
तथाहि । अत्र रामदेवस्य मारीचवधे व्यापारे। निरायासो हरिणहननोद्योगिकेसरिकिशोरप्रतिबिम्बितत्वेन निदार्शितः । अतात्रापि दृष्टान्तताप्रसङ्गः। नैतत् । यत एतद्र्थमेव विस्पष्टग्रहणमुपात्तम् । अत्र हि प्रतिबिम्बादेव बिम्बस्योन्नयनाद्विस्पष्टक्षपतया इष्टस्यार्थस्य प्रतिबिम्बनिद्रशंनं
१९ नास्ति । यत्र तु इष्टमर्थं स्वकण्ठेनोपाद्गय तस्य प्रतिबिम्बमुपद्श्यते तत्र
दृष्टान्तत्वम् । अतो नातिव्याप्तिः । उपमादावप्येवंविधस्य क्षपस्य संभव
इति तिन्रराकरणार्थमुक्तम्—यथेवादिपदैःशून्यिमिति । आदिग्रहणेनात्र साधारणभर्मस्यापि पारिग्रहः ।

तस्योदाहरणम् ॥

14 किंचात्र बहुनोक्तेन व्रज भर्तारमाप्नुहि । उदन्वन्तमनासाद्य महानद्यः किमासते ॥ \*९॥

अत्र भगवतीकर्तृकाया वरपाप्तेमेहानदीकर्तृका उद्नवत्प्राप्तिविंस्पष्ट-तया प्रतिविम्बत्वेनोपनिबद्धा । अतो दृष्टान्तः ॥

एनमेते अष्टक-षट्ट-त्रिक-सप्तकैकादशक-षट्टै: षड्डिवीगैरेकचत्वारिश-क दलंकारा: प्रतिपादिता: ।

ननु यत्र कान्ये सहृद्यहृद्याहृदिनः प्रधानभूतस्य स्वशन्द्न्यापारास्पृष्टत्वेन प्रतीयमानैकरूपस्यार्थस्य सद्भावस्तत्र तथाविधार्थाभिन्याक्तिहेतुः
कान्यजीवितभूतः केश्रित्सहृद्यैर्ध्वनिनीम न्यञ्जकत्वभेदात्मा कान्यधर्मोभिहितः स कस्मादिह नोपदिष्टः । उच्यते । एष्वेवालंकारेष्वन्तर्भा१५ बात् । तथाहि । प्रतीयमानैकरूपस्य वस्तुनश्चीविध्यं तैरुक्तं वस्तुमात्रालंकाररसादिभेदेन । तत्र वस्तुमात्रं तावत्प्रतीयते । यथा-

चक्राभिघातप्रसभाज्ञयैव चकारः यो राहुवधृजनस्य । आलिङ्गनोद्दामाविलासवन्ध्यं रतोत्सवं चुम्बनमात्रशेषम् ॥ इति ।

अत्र हि राहुवधूरतोत्सवस्य या चुम्बनमात्रशेषता तत्कार्भिका चकाभिघातप्रसमाज्ञाकरणिका चकारेतिकरणलक्षणा कियाभिधीयते । सा
५ चैवंविधा कार्यभूतत्वात्कारणमन्तरेणानुषपद्यमाना तथाविधवैरस्यकारि
राहु।शिरश्छेदलक्षणं कारणं नालंकाररूपं नापि रसादिस्तपम् अपि तु
वस्तुमात्ररूपं कल्पयति । अतीत्र वस्तुमात्रस्यैवंविधस्य शब्दव्यापारास्पृष्टस्य प्रतीयमानता । तद्विषयस्य च काव्यधर्मस्य ध्वननाभिधानस्य
वाच्यवाचकव्यापारश्र्न्यावगमनस्वभावत्वात्पर्यायोक्तालंकारसंस्पर्शित्वम्।
१० तदुक्तम्-पर्यायोक्तं यद्वयेनेत्यादि ।

ननु पर्यायोक्तशब्देन प्रकारान्तरेण उच्यमानत्वात्प्रतीयमानं वस्तु आभिधीयते। तचेह प्रतीयमानं प्रधानत्वाद्रलंकार्यत्या वक्तुं युक्तं नत्व-लंक्वतिकारणत्या। अतः कथं तस्यालंकार्व्यपदेशः। उच्यते। प्रधान-मिप गुणानां सौन्दर्यहेतुत्वाद्रलंकृतौ साधनत्वं भजिति। दृश्यते हि लोके १५ व्यपदेशः स्वाम्यलंकरणका भृत्या इति । अतोत्रापि प्रतीयमानस्य सत्यपि प्रधानत्वे स्वगुणभूतवाच्यसौन्दर्यसाधकतमत्वाद्रलंकार्व्यपदेशो न विरुध्यते। यदि वा भगवद्वासुदेववार्तित्या योसौ वीर्रसोवगम्यते तद्पेक्षया तस्य मुख्ययैव वृत्या गुणभूतत्वाद्रलंकारता। एवमुत्तरत्रापि यथासंभवं योज्यम्।

२० सिग्धश्यामलकान्तिलिप्तवियतो थेल्लद्वलाका घना वाताः शीकरिणः पयोद्सुहद्गामानन्दकेकाः कलाः। कामं सन्तु दृढं कठोरहृद्यो रामोस्मि सर्वं सहे वैदेही तु कथं भविष्यति ह हा हा देवि धीरा भव॥

इत्येवमादाविष रामादीनां शब्दानां असाधारणरूपतया राज्यश्रंशवन-वाससीताहरणिपतृमरणादयो दुःखैकहेतवः स्वार्थसहचारिणो वस्तुमात्र-रूपा व्यङ्गचधमास्तित्परिणतरूपतया स्वार्थस्य प्रतीतिस्तद्धेतुमृतत्वात्प- र्यायोक्तालंकारसंस्पर्शितेव । न खलु पद् पर्यायोक्तन न भवितव्यमितीयं राज्ञामाज्ञा सूत्रकारवचनं वा । लक्षणयोगाद्धिभक्तस्पतावस्थाप्यते । अत्र च पर्यायोक्तलक्षणं विद्यते वाच्यवाचकव्यापारशून्यस्यावगमनात्मनः प्रकारस्य सद्भावात् । तेन कथं पर्यायोक्तता न स्यात् ।

५ एवमन्यत्रापि वस्तुमात्रे पतीयमाने पर्यायोक्तता वाच्या । तस्मान वस्तुमात्रे प्रतीयमाने तद्भिव्यक्तिहेतुः काव्यधर्मो ध्वनिर्नामार्थान्तरम् ।

अलंकाराणां तु यद्यपि-

लावण्यकान्तिपरिपूरितर्दिङ्क्खेस्मिन् स्मेरेधुना तव मुखे तरलायताक्षि। क्षोमं यदेति नमनागपि तेन मन्ये सुव्यक्तमेव जलराशिरयं पयोधिः॥

इत्यादौ प्रतीयमानैकरूपता तथाप्यनन्तरोक्तलक्षणेष्वलंकारेषु अनु-प्रवेशो भविष्यति पर्यायोक्ते वा । तथाद्यत्र श्लोके मुखस्य लावण्यकान्ति-परिपूरितदिङ्कुखस्य विकासितहासज्योत्स्नस्य संबोधनसामर्थ्यावसित-

<sup>34</sup> तरलायताक्षित्वस्य च सिन्नधानाज्ञलिभेः क्षोभमुपपत्तिमत्वेन संभाव्य तद्भावो जाड्यसमूहावच्छादितस्वभावत्वादिभिहितः । तथाविधार्थपर्यालो-चनया चात्र मुखस्य चन्द्रेण रूपणा प्रतीयते चन्द्रसिन्नधानाज्ञलिभेः क्षोभस्योत्पाददर्शनात् । न च यस्यालंकारस्य प्रतीयमानरूपता तस्येहा-लंकारत्वं केनिचिन्निवारितामिति प्रतीयमानरूपतया रूपकाख्योलंकारे। <sup>30</sup> भाविष्यति । अथवा पर्यायोक्त्या रूपकस्यात्रावासितत्वात्पर्यायोक्तमलं-कारः ।

> सुवर्णपुष्पां पृथिवीं चिन्वनित पुरुषास्त्रयः। श्रूरश्र कृतविद्यश्र यश्र जानाति सेवितुम्॥

इत्यादौ तु शूरादिभिः सह सुवर्णपृष्पपृथिवीकर्मकस्य चयनस्यानुप-१५ पद्यमानान्वयत्वात्सादृश्यस्वाजन्येनोपभेयभृतस्य बहुत्राभत्वस्य तत्सदृश- स्य या लक्षणा तद्द्वारेण गर्भीकृतोपमानोपमेयभावा असंभवद्वाच्यार्था विदर्शना द्रष्टन्या । यदुक्तम्—अभवन्वस्तुंसबन्ध इत्यादि । भट्ट-वामनेन चात्र वक्रोक्तिन्यवहारः प्रवर्तितः यद्वोचत्—सादृश्याल्लक्षणा वक्रोक्तिरिति ।

सर्वेकशरणमक्षयमधीशमीशं थियां हरिं कृष्णम् ।
 चतुरात्मानं निष्क्रियमरिमथनं नमत चक्रथरम् ॥

इत्यादाविष श्लेषः । तथाह्यत्र सर्वेकशरणमक्षयिमत्यादीनां शब्दाना-मर्थभेदेन भिन्नत्वे साति यथायोगमेकप्रयत्नोचार्याणामेकप्रयत्नोचार्य-शब्दसदृशानां वोचारणम् । अतो विरोधालंकारप्रतिभोत्पत्तिहेतुरत्र श्लेषः। १० यदुक्तम्-एकप्रयत्नोच्च।र्याणामित्यादि ।

एवमलंकारान्तरेष्वपि प्रतीयमानेषु वाच्यम् । तेनालंकारिनष्टस्यापि अभिन्यञ्जकत्वस्योक्तेष्वलंकारेष्वन्तर्भावाद्व्याप्त्यभावः ॥

रसमावतदामासतत्प्रशमानां तु प्रतीयमानतायामुदाहरणम्।

याते गोत्रविपर्यये श्रुतिपथं शब्यामनुपाप्तया

१५ निर्ध्यातं परिवर्तनं पुनरिप प्रारब्धुमङ्गीकृतम् ।

भूयस्तत्पकृतं कृतं च शिथिलक्षिप्तेकदोर्लखया

तन्वङ्ग्या नतु पारितः स्तनभरः ऋषुं प्रियस्योरसः ॥

तथाह्मत्र गोत्रस्पिलितस्य श्रुतिपथप्राप्तेरी व्याविपलम्भशृङ्गारो नायिकायाः संमुखीभूतोपि संभोगशृङ्गारेण स्वहेतुसामस्यप्रतिलब्धप्रकर्षेण
तिरोधाय प्रदर्शितः। निर्ध्यातं परिवर्तनिमत्यादिना हि यथाक्रममी व्यान्विपलम्भशृङ्गारानुभावस्य परिवर्तनस्य दर्शनप्रार्थना ध्यवसायानुष्ठानात्मिकाश्र्वतस्रोवस्थाः संभोगशृङ्गारमन्थरीकृतस्वस्वभावत्वेनोपवर्णिताः। पुनश्र्य
संभोगशृङ्गारेण वाक्यार्थो निर्वाहितो-न तु पारित-इत्यादिना। अतोत्र
संभोगशृङ्गारस्येष्यां विप्रलम्भशृङ्गारितरे। धानहेतोः प्रतीयमानता। तत्र च
प्रपूर्व रसवत्वलक्षणोलंकारः प्रतिपादितो-रसवहर्शितेत्यादिना। एवं
रसान्तरेष्वपि वाच्यम्॥

i energija de la

यत्रापि भावास्तथा रसभावाभासा रसभावतदाभासप्रशमाश्च प्रतीयमा-नास्तत्रापि यथाकमं प्रेयस्वदूर्जस्वित्समाहितलक्षणालंकारयोगो वाच्यः। एवमेतत्प्रधानभूतेषु रसादिषुक्तम्।

गुणभूतेष्वपि च रसेषूदात्तालंकारः प्रतिपादितः चरितं च महात्म-५ नामित्यादिना । अतश्च रसादिष्वभिन्यञ्चकत्वस्य नार्थान्तरता ।

एवं च त्रिवेधेपि प्रतीयमानेथे यच्छन्दानां व्यञ्जकत्वमनन्तरोपवर्णितेषूदाहरणेषु षट्पकारतयोपदर्शितं तस्योक्तेष्वेवालंकारेष्वन्तर्भावात्
व्याप्तिः । षट्पकारता चात्र त्रिविधपतीयमानार्थिनिष्ठस्यापि व्यञ्जकत्वस्य
वाच्यस्य विवाक्षितत्वाविवाक्षितत्वाभ्यामुक्ता । तथा हि । द्विविधं व्यञ्जकत्वं
१० वाचकशक्त्याश्रयं वाच्यशक्त्याश्रयं च । तत्र वाचकशक्त्याश्रयमलंकाराणामेव व्यङ्गचत्वात् एकप्रकारम् । तत्र ह्यलंकारा एव व्यज्यन्ते न तु
वस्तुमात्रं नापि रसाद्यः । यदुक्तम्—

आक्षिप्त एवालंकारः शब्दशक्तंचा प्रकाशते । अस्मिन्ननुक्तः शब्देन शब्दशक्तयुभ्दंवो हि सः ॥ इति ।

१५ वाच्यशक्तचाश्रयं तु रसादिवस्तुमात्रालंकाराभिव्यक्तिहेतुत्वात् त्रिविधम् ।
तत्र यत्तावद्वाचकशक्तचाश्रयं व्यङ्गचभूतालंकारैकानियतं शब्दशक्तिमूलानुरणनरूपव्यङ्गचतया सहद्येव्येञ्जकत्वमुक्तम्—सर्वेकशरणमक्षयमित्यादौ तत्र शब्दशक्तचा ये प्रतीयन्ते विरोधादयोलंकारास्तत्संस्क्वतस्वभावं वाच्यमवगम्यते । अतस्तत्र वाच्यस्य विवक्षेव । यत्तु वाच्यश२० क्तचाश्रयम्—या ते गोत्रविपर्यये श्रुतिपथमित्यादावसँछक्ष्यकमरसादिव्यङ्गचनिष्ठं व्यञ्जकत्वमुक्तं तत्रापि वाच्यस्य विवक्षितत्वमेव वाच्यभूतानुभावादिविवक्षयेव व्यङ्गचरसादिप्रतीतेरुत्पादात् । तदेवं वाचकशक्रचाश्रयव्यङ्गचभूतालंकारैकनियते वाच्यशक्तचाश्रये चासँछक्ष्यकमरसादिव्यङ्गचनिष्ठे व्यञ्जकत्वे वाच्यस्य विवक्षितत्वमेव ।

२५ वस्तुमात्रालंकारविषयस्य तुं वाच्यशक्तचाश्रयस्य व्यञ्जकत्वस्य प्रत्येकं वाच्यस्य विवाक्षितत्वाविवक्षितत्वाभ्यां द्वैविष्यम् । तथा हि । १२ का. सा. सं. चकाभियातप्रसभाज्ञयेत्यादौ वस्तुविषये व्यञ्जकत्वे वाच्यस्य विव क्षितत्वं कार्यविवक्षापूर्वकत्वेन कारणप्रतीतिप्रसवात् । स्निग्धश्यामल कान्तीत्यादौ तु रामादिशब्दानामर्थान्तरसंक्रमितवाच्यानां वाच्यम-विवक्षितं व्यङ्ग्यधर्मान्तरपरिणतत्वात् । एवं वस्तुमात्रविषये व्यञ्जकत्वे भ वाच्यस्य विविक्षाविवक्षे ।

अलंकारविषयेपि वाच्यशक्त्राश्रये व्यञ्जकत्वे — लावण्यकान्ती त्यादो एकास्मिन् मन्ये-इत्येतस्मिन्शब्दे यो विशेषाक्त्युत्येक्षयोरनुप्रवेशस्तद्दशेन समासादितस्वभावो योसावेकशब्दाभिधानसंकरस्तत्प्रतिभोत्पचिहेतुश्लेषप्रौढीकृतं वाच्यं विवक्षितं तन्मूलकत्वेन रूपकप्रतितिरुत्पादात् ।

१० सुवर्णपुष्पां पृथिवीमित्यादौ तु वाच्यस्याविवक्षा उपमेयस्य बहुलाभत्वस्य तत्सदृशस्य या लक्षणा तस्या अत्यन्तित्रस्कृतवाच्यमूलत्वात् ।
यदि त्वत्र—न तिङन्तेनोपमानमस्तीति दृष्ट्या तद्भावाध्यवसानात्सुवर्णपृष्पृथिवीचयनलक्षणोपमानावच्छादितरूपत्वेन शूरादिविषयस्य बहुलाभत्वस्योपमेयस्य प्रौढोक्त्या प्रतिपत्तिः । ततोत्र प्रौढोक्तिपमात्रनिष्पन्नशरिरस्य वाच्यस्यार्थस्य प्राधान्यात्-भेदेनन्यत्वमित्यवमात्मकतयोपवर्णितमितिशयोक्तिभेदत्वं वाच्यम् । व्यङ्ग्या ह्युपमा तदानिमत्र
गुंणीभवति । एवमलंकारिनष्ठस्यापि व्यञ्जकत्वस्य वाच्यविवक्षितत्वाविवक्षितत्वाभ्यां द्वौविध्यम् ।

यत्र चाविवक्षा वाच्यस्य वस्तुनिष्ठे अलंकारिनिष्ठे वा व्यञ्जकत्वे तत्र

• व्यङ्गचरसादेर्झगित्यवगम्यमानत्वादसँ छक्ष्यक्रमता द्रष्टव्या। यदुकं भट्टवामनेन-लक्षणायां हि झागित्यर्थप्रतिपत्तिक्षमत्वं रहस्यमाचक्षते-इति। अत एव च सहदयेर्यत्र वाच्यस्य विवाक्षितत्वं तत्रिव वस्त्वलंकारयोः प्रतीयमानयोर्वाच्येन सह क्रमव्यवहारः प्रवर्तितोर्थशाक्तिमूलानुरणनस्तपव्यङ्गचो ध्वनिरित्युक्तं न तु वाच्याविवक्षायामपि।

२५ यत्र च वाच्यस्याविवक्षा पूर्वमुक्ता रामोस्माति-सुवर्णपुष्पामिति च तत्र वयं अधिकारोपेतप्रस्तुतार्थानुवनिधवस्तूपनिबन्धादपस्तुतपशंसाभेदत्वमेव न्याय्यं मन्यामहे। यदुक्तम्-अधिकाराद्पेतस्यत्योदि।

यत्तु पूर्वं पर्यायोक्तभेदत्वं स्निग्धश्यामलकान्तीत्यादी रामा-दीनां शब्दानाममिहितं तदुपक्रममात्रक्रगतया द्रष्टव्यं विवक्षितवाच्यस्य पर्यायोक्तभेदत्वात्।

यत्र खलु वाच्यविवक्षापूर्वकत्वेनार्थान्तरं प्रतीयते चक्राभियातेत्या- व्ववुदाहरणचतुष्टये तत्र पर्यायोक्तमेदता पर्यायोक्तलक्षणस्यापस्तुत- प्रशंसालक्षणविचारवशेन तद्वचितिरक्तविषयावगाहित्वात्। यत्र त्वविव- क्षिते वाच्येर्थान्तरस्य प्रतीतिस्तत्रापस्तुतप्रशंसा। अतश्च पर्यायोक्ताप- स्तुतप्रशंसयोरेव यथाक्रमं विवक्षिताविवक्षितवाच्ययोः सर्वध्वनिभेदसामा-न्यभूतयोर्ध्वनिभेदयोरन्तर्गतिर्वाच्या।

<sup>१°</sup> सुवर्णपुष्पां पृथिवीमित्यादौ तु विदर्शनाभेदत्वं यत्पूर्वमुक्तं तद्-धिकारोपेतप्रस्तुतार्थानुवन्धिवस्तूपानिवन्धात्मत्वेनासंभवद्वाच्याया विद्-र्शनाया अपस्तुतप्रशंसाभेदत्वादुपपद्यत एव । एतच्च विद्वद्भिविंचार्य ग्रहीतव्यं न त्विवमृश्येवास्यितव्यमित्यस्रमतिवाचास्रतया ।

तदेवं वाचकशक्तिमूलेलंकारैकिनियते वाच्यशक्तिमूले च रसादिविषये १५ व्यक्तकत्वे वाच्यस्य विवक्षितत्वेकस्वपत्वम् । वस्त्वलंकारिविषये तु वाच्यश्यक्तिमूले व्यक्तकत्वे प्रत्येकं वाच्यस्य विवक्षितत्वाविवक्षितत्वाभ्यां द्विभेद्वता । अतस्तत्समाश्रयणेन त्रिविधप्रतीयमानार्थनिष्ठस्यापि व्यक्तकत्वस्य षट्पकारता भवति । एतेषां च षण्णां भेदानां मध्याद्द्वयोर्भेद्योर्वाच्य-स्याविवक्षोक्ता चतुर्षु विवक्षितत्वम् । यत्र च विवक्षितत्वं तत्र वाच्यस्य स्याविवक्षोक्ता चतुर्षु विवक्षितत्वम् । यत्र च विवक्षितत्वं तत्र वाच्यस्य स्वाविवक्षाक्ता स्वर्षु भेदा भवन्ति । एते चाट्ये भेदा वाच्यस्य यत्राविवक्षा तद्विषयाभ्यां पूर्वेदिताभ्यां द्वाभ्यां भेदाभ्यां संकिलिताः सन्तो दश संपय्यन्ते । एत एव तु पद्वाक्यप्रकाश्यत्या द्वेगुण्यं भजमाना विंशतिर्भवन्ति वर्णसंघटनाप्रवन्धाभारस्य व्यक्तकत्वस्य कृत्तद्वितादिगतस्य च पद्वा-र्थे क्यानुप्रवेशनैवाविर्भावात् । पद्पकाश्यत्वं यथा रामोस्मीति । चक्ता-पिवातेत्यादौ तु वाक्यप्रकाश्यता । यथा च प्राधान्यभूते व्यङ्गचे एषा

व्यञ्जकता विंशतिविधा भवाति तथा गुणीमूर्तेषि यथासंभवं योज्येति । तदाहु:-

> विवक्ष्यमिविवक्ष्यं च वस्त्वलंकारगो चरे। वाच्यं घ्वनौ विवक्ष्यं तु शब्दशक्तिरसास्पदे॥ भेद्षद्के चतुर्धा यद्वाच्यमुक्तं विवक्षितम्। स्वतःसंभवि वा तत्स्याद्थवा पौढिनिार्मतम्॥ दशभेदा घ्वनेरेते विंशतिः पदवाक्यतः। प्रधानवद्गुणीमूते व्यङ्गचे प्रायेण ते तथा॥ इति।

वस्त्वलंकारगोचरे ध्वनौ प्रत्येकं वाच्यं विवक्ष्यमविवक्ष्यं चेति संबन्धः।
१० विवक्ष्यमिति विवक्षार्हामित्यर्थः । शब्दशक्तिरसास्पदे-इति वाचकशक्तिसमाश्रयं रसादिव्यङ्गचनिष्ठं च व्यञ्जकत्वमुक्तम् । तद्धि शब्दशक्तिं व्यञ्जकमूतां रसादींश्रव्यङ्गचमूतानास्पदीकरोति । एवमेतद्वचञ्जकत्वं पर्यायोकादिष्वन्तर्भावितम् ।

एतच्चेह बहुवक्तव्यत्वाच्च वेतत्येन प्रपश्चितं कुशायीयबुद्धीनां हि १५ दिङ्मात्र एवोपदर्शिते सति बुद्धिवल्ली प्रतानशतैर्नानादिग्व्यापित्वेन विस्तारमासादयतीति॥

मीमांसासारभेषात्पद्जलिधिविधोस्तर्कमाणिक्यकोशात् साहित्यश्रीमुरारेर्बुधकुसुममधोः सोरिपादान्जभृङ्गात् । श्रुत्वा सोजन्यसिन्धोर्द्विजवरमुकुलात्कीर्तिवल्ल्यालवालात् कान्यालङ्कारसारे लघुविवृतिमधात्कोङ्कणः श्रीन्दुराजः॥

[ इति ] महाश्रीप्रतीहारेन्दुराजविरचितायामुद्भटालङ्कार-सारसङ्कुहलघुवृत्ती षष्टी वर्गः ॥ ६॥

#### NOTES.

#### VARGA I.

THE manuscript begins with नमो जीतरागाय which is evidently the मङ्गल of the scribe and indicates that he must have been a follower of Jainism. It is therefore not inserted here in the text.

The beginning of Udbhata's work as presented here does not contain any महन्त. Nor does the end also contain any indication that the work is finished. This, especially the former, is a very curious and unusual feature; and one may even draw the inference from it that the existing work is a fragment of some greater work which extended before the beginning and after the end of this little treatise. But Indurāja at least considers this work as a whole and he has never mentioned nor even hinted at any greater work of which this fragment formed a part.

The Ms. of ব্রুহানভুথেবিয়নি procured from the Government Oriental Manuscript Library, Madras, however, has the following verse at the beginning of the text:—

#### सर्वत्र विकस्वरता प्रमोददा भवति नायमेकान्तम् । मुकुलोचयनं तेन कचिदपि कर्तव्यतां घते ॥

It is a beautiful āryā and appears to be quite in keeping with the style and sentiment of Udbhata. It evidently serves the purpose of a सङ्गळ in the form of वस्तुनिदेश according to the rule of poetics आशीनेमस्क्रिया वस्तुनिदेश वापि तन्मुखम्, and gives a fitting reason why a collection of alankāras ought to be made even at this stage, though they are like buds still in an undeveloped state. The verse is an elegant instance of अप्रस्तुत्रश्वां very appropriately supported by अथोन्तरन्यास most proper for the occasion.

P. 1, L. 1—पुनर्क्तवद्यासं etc.। The whole work is divided into six वर्गेड or chapters. The first chapter begins with the enumeration of four शब्दालंकारड beginning with पुनर्कावद्यासस and four of the अथोलंकारड beginning with रूपक. M. reads प्रकारवासास:

1 [R. s. s.]

The author of the विद्वति, whoever he may be, gives a curious reason why the alankāras are treated and presented here by Udbhaţa in so many groups. He says, it is to show the limited vision (knowledge) of the old Ālankārikas: वर्गेवेगेरळ्ड्वारोपादानं चिरन्तनाळ्ड्वारऋतामस्पद्शितां प्रकटियतुं। Perhaps this remark of the commentator may have some reference to the undeveloped state of the science of alankāras alluded to in the first verse given above from the southern manuscript.

P.1, L. 4—इत्येतएव...उदाहृताः। These are the only alankāras of speech mentioned by some. Here the author appears to refer to some of the ancient ālankārikas (like Bharata) who have mentioned some four, six or eight alankāras only. Udbhata thus seems to be aware of the historical development in alankārasāstra. Bharata mentions only four alankāras, viz:—

उपमा दीपकं चेव यमकं रूपकं तथा । काव्यस्येते हालंकाराश्वत्वारः परिकीर्तिताः ॥

—भरतनाळ्यशास्त्रम्- १६. ४१.

It is particularly to be noted here that Udbhaṭa mentions अनुप्रास and treats it very elaborately but altogether ignores यमक; while Bharata omits अनुप्रास and includes यमक among his principal alankāras. Daṇḍin also lays great stress on अनुप्रास and mentions यमक with a disqualification. Cf. Dandin's कान्यादर्श १-६१.

आवृत्तिमेव संघातगोचरां यमकं विदुः । तत्तु नैकान्तमधुरमतः पश्वाद्विधास्यते ॥

Mammata too views यमक with a kind of disfavour; cf. तदे-तत्काव्यान्तर्गडुभृतमिति नास्य भेदलक्षणं कृतम् । का. प्र. प्र. क. 504. Modern ālankārikas acknowledge the claims of अनुप्रास and यमक in equal proportion. Rudrața in his काव्यालंकार gives more prominence to यमक and devotes a full chapter of 60 verses to its treatment. (Vide Rudrața's Kāvyālankāra, Adhyāya, 3.)

P. 1, L. 4—वानाम् । The विवृतिकार explains वानाम् thus:-वक्तीति उच्यत इति न वाक् शब्दार्थश्च which means 'of word, of sense and of both.' तत्राद्यः उमयस्य शब्दस्यार्थस्यन् । ततस्रयः शब्दस्य । शेषास्वर्थस्यालङ्काराः ।

- P. 1, L. 14—अञ्चानुप्रासे रूपके...चतुरितिचोक्तम्। The words त्रिया attached to अनुप्रास and चतुः to रूपक in the very threshold are intended to remove difference of opinion about their subdivisions, for Bhāmaha has only two kinds of अनुप्रास and two kinds of रूपक. Thus Indurāja, the विवृतिकार says that the mention of the number of subdivisions of अनुप्रास and रूपक is made in order to suggest that these subdivisions should be prominently understood as they are seen in many alankāra works. He remarks—अनुप्रासिक्षधित रूपकं चतुरिति च पश्चान्कर्तव्यमि विभागप्रतिपादनं यद उद्देश एव कृतं तद बहुलंकार-[ प्रन्थ- ]रप्रसप्रभेदा- लंकाराष्ट्रकमत्र दर्शितमिति मुख्यत एवास्योपादेयता ध्वननाय । अत एव केश्चिदिति बहुवचनम् । भामहो हि द्विविधं रूपकं चानुप्रासं चावादीत् । पर इत्यादिवक्यमाणबहुवचन-स्यायभेवाशयो क्षेत्रः।
- P. 2, L. 1—हपकं चतुरित्यत्र ... भवतीत्यर्थः। The word चतुः is formed by [संख्यायाः क्रियाभ्यायृत्तिगणने] द्वित्रिचतुभ्यः सुच्। पा. पा४१९० and पा४१९०, and means "four times," not "of four sorts." The termination is सुच् (स्) where there is क्रियाभ्यायृत्ति i.e. repetition of action. The nature of हपक (Metaphor) appears permeating the four divisions of it, and thus the existence of हपक is repeated four times in them. So हपकं चतुः means हपक (Metaphor) severally exists four times (in its four divisions) i. e. has four sorts. In त्रिधा the termination is धा which means प्रकृति (पा. ५१३४२); but in चतुः the termination is सुच् which means "times" or repetition. Hence arises the apparent difficulty which Indurāja has thus explained very ably. विद्यतिकार says—हपकजात्युपलक्षितन्यक्तिगतं प्रतीयमानं भवति । क्रियाभ्यावृत्तिगणने कृत्वसुजित्यत्र द्वित्रचतुभ्यः सुजिति सुच्। तेन चतुभैदं हपकमिति तात्पर्यार्थः।
- P. 2, L. 7—पुनरुक्ताभासं। In the enumeration at the beginning Udbhata names the figure as पुनरुक्तदाभासम्, while in the definition he calls it पुनरुक्ताभासम् for the exigencies of metre, it seems. The author puts it in neuter gender in both places as he takes it with reference to poetry (काव्य) which it embellishes. The real name accepted by all the ālankārikas (except Ruyyaka) is पुनरुक्तदाभासः. पुनरुक्ताभासम् is the उद्ध्यनिदेश and अभिन्नविस्ति...रूपपदम् is the उद्धण or definition, which is a very long and awkward compound. Indurāja explains it as a बहुन्नीहि of five padas including two बहुन्नीहि of two padas each. When dissolved in the

way of the commentator the whole compound means: [a काव्य] where two padas (words) having different verbal forms, appear to be one thing i. e. having one meaning. The word वस्तु in this compound means 'sense' or 'अय' and 'इप' means 'the literal form' of the word. Where the literal form of two words is different but their sense is apparently the same this alankāra occurs. The विवृतिकार has a rather lengthy and technical discussion on the definition of पुनरुक्तवदाभास. अभिनं वस्तु वाच्यं ययोस्ते अभिन्नवस्तुनी ते इव भासेते भिन्नक्षे पदे यत्रेति केविद्याचचिक्षरे।

'तनुत्रपुरप्यन्योऽसी करिकुक्षररुधिररक्तखरनखरः । तेजोधाम महत्पृथुमहसामिन्द्रो हरिर्जिण्डाः ॥ '

इत्यदिनामसंग्रहो मा भूदिति समासे संख्या न विवक्षिता इत्यन्ये । कालगलादिशब्दस्य पदत्वं नास्ति । 'नलिनतामसपग्नसांप्रतं गगनमिणरम्बरमलंकरोति यत् ॥ ' इत्यादि च दस्यते इति अभिन्नवस्तिनोद्धासते भिन्नरूपं पदं पदान्तराच्छव्दाद्वा, तस्मादेकस्मादनेकस्माध्येत्रयपरे । ससस्यिति येनाभिन्नाभिधेयं तस्य अभिधेयसंबन्धोङ्गीकार्थः। सिद्धे हि तस्याभिधेयवन्ते तद्दभिन्नाभिधेयत्वमस्य शक्यते वक्तुम् । न चात्र कालगलादिशव्दस्य अभिधेययेगः। अभ्युपगते वा नात्र शितिकण्टादिपदमभिन्नाभिधेयमिन अपित्वभिन्नभिन्नभिन्नेयभेन । अभ्युपगते वा नात्र शितिकण्टादिशव्दस्याभिन्नाभिन्नेयत्वम्मा न त्वश्रुते । तस्मादिन्नाभिधेयमप्यनिभिन्नेयमिन् आभिन्नाभिन्नेयत्वम् इत्नामिष्यमप्यनिभिन्नेयमिन् वा अभिन्नाभिन्नेयत्वम् इत्नामिष्यमप्यनिभिन्नेयमिन् वा अभिन्नाभिन्नेयत्वम् इत्नामिष्यमप्यनिभिन्नेयमिन् वा अभिन्नाभिन्नेयत्वम् भात्यभिन्नवस्तुन इत्न पदान्तराच्छ्यः । तस्मादेकसमुद्दिनकस्माद्वा तस्माद्वित्ररूपं यत्रत्वेति विश्वपत्रति वा समानेयम् । सिव अभिन्नेय चस्तु = object, sense. The text of the Ms. is incorrect and sometimes unintelligible. It is hoped it has been made amenable to consistent interpretation by ramoval of errors.

- P. 2, L. 14—यशप पुनर्क्तवदा...वैचिन्यप्रदर्शनार्थम्। In the enumeration the figure is पुनरक्तवदामास i. e. containing वत्. But here it is without वत्. The वत् is therefore to be understood here. The author has thus made use of both the terms in order to shew that the figure goes by [two] different names.
- P. 2, LL. 16-20—कानिसलु...तस्यालंकार: I Sometimes a term is used having some suggested meaning attached to it; and at other times it is used only with the expressed meaning. In the enumeration, the name of the figure gives out the meaning of similarity by the taddhita termination बत, while here in the definition the notion of similarity is

brought out by torce of suggestion. Thus the line पुनक्का-भासमभिन्न etc. gives the definition of poetry that contains पुनक्कामास having with it by suggestion the sense of the termination नत्.

On this the विद्यतिकार has this remark: काचित्रिद्वियमानार्था-न्विथनी काचिद्रथसामर्थ्याक्षिप्तार्थान्वयिन्यभित्रा भवतीति दर्शनायाद्देशे वित कृत्वानेन प्रायुङ्क । एतद्दर्शनं चानन्वयोपमादिगम्यमानस्यापह्नुतिरूपकादिर्वाच्यस्य भेदेन भिद्यत इति दर्शनार्थम् ।

P. 2, LL. 20-26—अञ्चलकार्यः विद्शा युक्त एव। Here the figure consists of the words which appear to be repeated. It is said to be an alankāra (adornment) as it is the property of poetry which is the thing to be adorned. The fruit (effect) of this round about saying is to shew that a group of words containing only an apparent! repetition is an alankāra. The nature of an alankāra is well cefined if it is described as a dependent of poetry which it beautifies. For when it is viewed with reference to itself as separate, it no longer serves the purpose of an alankāra, in the same way as necklacas, armlets, bracelets, etc. when placed in a box. So the description in the text of the figure पुनक्ताहास as subordinate to poetry in order to shew its real nature, is proper.

पुनरुक्ताभास is here intended as an attribute of काव्यम् as it is mentioned with neuter gender. त्रिवृतिकार has a similar remark here: काव्यस्थालंकार्यत्वाययपि पुनरुक्तवदाभासनं पदस्थमलंकारत्वथापि समु..... स्टब्बा अलंकार्व्यपदेश: । हारादिविलक्षणतथा काव्यपारन्त्रथेणेह अलंकारतेति प्रदर्शनाय काव्यमाश्रित्य पुनरुक्ताभासमिति स नापुंसकः संस्कारः । The Ms. presents a lacuná here.

- P. 3, L. 2—तदाप्रभृति etc. I The subject शितिकण्ट in the stanza is to be taken with स देव: in the next stanza स देवो दिवसानिन्ये etc. and is to be connected with the predicate दिवसानिन्ये. M. reads ततः प्रभृति, and interprets as ततः कामदाहादारभ्य । नागकुक्षरो हस्तिवरः । शितिनींसः ।
- P. 3, LL. 6-7—कालवरोन निवर्तमाना.. पीडा यस्य सः। The Nirnaya Sagara edition makes here a needless and quite faulty emendation of the text. It has कालवरोन निवर्तमाना (या) सती (तस्याः) वियोगेन जानितो यः शोकविह्नसम्बद्धना भीडा यस्य। This emendation really



makes no relevant sense. If the सती is निवर्तमाना (returning) how can there be विद्याग (separation) from her? And besides how can सती return by the influence of time? But all this argument is not even wanted. From the context of the story and the construction of the sentence we can obviously see that the शोकपीडा is described as returning (निवर्तमाना) through influence of time. The N. S. edition has needlessly separated सती from विद्योगेन and added या and तस्याः before and after it. The विद्यतिकार is here quite explicit. He writes कालेन गळन्ती सतीशोकानळन्यथा यस्य सः।

P. 3, LL. 8-14—अत्र नागकुझर...पुनरक्ताभासदम्। The words नाग कुझर and शितिकाट, कालगळ appear to be repeated having apparently the same meaning at first sight. But on further consideration of the sense of the whole verse that apparent repetition vanishes and the real difference in the meaning is manifest. Thus नाग is an elephant and कुझर is 'the best of its kind.' Similarly the possibility of repetition of the word शितिकाट and कालगळ as giving at first sight the meaning of 'the black-necked' is set aside by properly construing the line and taking the first word of the compound to be कालगळन meaning 'disappearing by time,' as कालगळन्ती सतीशोकानळस्य व्यथा यहरा.

पुनर्कतद्शास is an उसयालङ्कार i. e. of word and sense both; of sense in as much as the alankāra is not violated even when the words नाग and शितिकष्ठ are substituted by their synonyms, and of word as it vanishes when the words कुझर and कालगलन are substituted by their synonyms.

P. 3, LL. 15-19— ननु छेकानु... वलीयस्तात्। Here there is a discrepancy. The example of पुनरुक्तन्दाभास is placed (by the author) after the definition of छेकानुप्रास. How is it then that the example is given here just after the definition of पुनरुक्तन्दाभास is discussed? The answer is:—It is cited here because the meaning of the definition is not properly grasped unless an example is given to illucidate its application. Thus there is no discrepancy in mentioning the example just after the definition of पुनरुक्तन्दाभास. In the same way hereafter no fault should be found in commenting upon the text in accordance with the sequence of the

Notes.

subject matter and reversing the order of the work itself where necessary. For the sequence of the subject matter is always more powerful than the order of the reading of the text.

According to our present knowledge of the alankara literature, Udbhata must be regarded as the originator of this alankara.

पन्रक्तवदाभास is both a शब्दालंकार and an अर्थालंकार. The test that is applied in distinguishing a स्टालंकार from अर्थालंकार is its परिवात्तिसहत्व or परिवृत्यसहत्व. If an alankāra is solely dependent on the form of words so that the alankara is lost if the words are substitued by other words of similar meaning i. e. by synonyms, then the alankara is a शुद्धालेकार; and when such substitution of synonyms does not destroy the alankara, then it is an अर्थालंकार. See काव्यप्रकाश X. pp. 767-768, also IX. pp. 534-539. Following this test Mammata calls पुनरक्तवदासास a शब्दालंकार and उभयालंकार both. Here नाग-कुझर is उभयालंकार: शिति-कण्ड-कालगलत् should also be regarded as उभयालंकार. words नाग and शितिकण्ठ suffer substitution but the others do not. If we substitute a synonym for कुझर or कालगलन the alankāra will be lost. If we have पुंगव for कुझर (पुंगवर्षभकुझराः। सिंहशादेलनागाचाः पंसि श्रेष्ठार्थगोचराः ) and समयनस्यत for कालगलत then the apparent repetition will be evidently lost.

Neither Udbhaṭa nor Indurāja makes any remarks about पुनरक्तवदाभास being a शन्दालंकार or उभयालंकार. But the विश्वतिकार pithily discusses the whole question:—नागशितिकष्ठप्यीयो-पादानेप्यलंकारो न हीयते इत्यर्थोऽलंकार्यः। कुक्तरकालगलच्छन्दपर्यायोपादाने तु नालंकारो भवतीति शन्दोऽलंकार्यः इत्यायलम्बनोऽयमलंकारः। 'तस्य राजः समनको विश्वधाः पार्श्ववितिनः' इत्यादिरभङ्गः। 'अरिवधदेहरुगरारः' इत्यादिश्व सभङ्गः। स शन्दालंकारः। This discussion obviously follows the treatment of Mammaṭa. The inference that this विश्वतिकार must have come after Mammaṭa would not be out of place.

P. 3, L. 21—छेकानुप्रासस्तु ह्योः etc. । छेकानुप्रास consists in a charming expression of groups of similar vowels and consonants, two at a time. One group of letters is to be charmingly similar to the next following and only two such groups similar to each other are to occur at a time. But in all there are to be many such couples of similar

groups The विश्वतिकार has-द्वयोद्वयोर्वर्णयोः सुद्ध अद्रुरे सहकोश्वारणे क्रियमाणे हेकातुष्टासो भवति । द्वयोद्वयोर्वर्णयोश्वात्र सादस्योक्तेरलंकारता ।

P. 3-4. L. 25-द्रयोद्देयोरिति-स्वार्थे...द्रष्टव्यम् । The repetition द्योर्द्वयोः is made by the rule स्वार्थे अवधार्यमाणे अनेकास्मन, a वार्तिक on 'प्रकारे गुणवचनस्य'। पा. ८।१।१२. It means when the (parts of the) thing itself are determined out of many, the indicative word for the part is to be repeated. Here by the mention of the part. the desire of pervasion (वीप्सा) of all the parts is excluded and so all possible combinations of letters are not to be mentioned but some only. For pervasion is meant where there is entirety, but it is excluded here by the word स्वार्थ. The word अवधार्यमाण in the Vartika shows that only two such groups of letters at a time are to be made similar and not three at a time. The word अनेकस्थिन indicates that the repetition of such combinations made several times and not only once gives rise to छेनानपास. Thus a series of groups of similar letters mentioned together twice constitutes the figure छेकानप्रास. See Patañiali's महाभाष्य with कैयट VIII. 1. 1, for the explanation of the वार्तिक

The िशृतिकार summarises the whole argument and puts it thus:—स्वार्थेऽवधार्यमाणेऽनेकस्मित्रिति द्वयोद्वेयोरित्यत्र द्विर्ववनम् । स्वार्थशब्देन वीप्साया निरस्तत्वात्र यावन्तोऽत्र द्विकास्तेषां सर्वेषामेव सदशत्वं कार्यम्। साकत्ये हि वीप्सा भवति । अवधार्यमाणप्रहणार्द्वयोरेवानेकस्मित्रिति वचनाचासकृत् । तेनानेकस्याक्षरस्य द्विष्वारणं छेकानुप्रासः।

P. 4, LL. 6-16—छेना: I This is explained in two ways:—
(1) Birds that are addicted to their homes and do not go out at all are called छेना:. Such birds by their lonely and undisturbed mode of living develop a charming voice and from its similarity the अनुप्रास is called छेनानुप्रास. 'यहासकाः पश्चिम्गा॰छेनास्ते एसकाश्चते 'इत्यमरः ! (2) छेनाः means विद्रश्चाः learned or clever men. This अनुप्रास might have been called छेनानुप्रास because it was especially liked by छेनाः, accomplished men. The word अनुप्रास is also (अन्वर्ध) used in its literal sense, since it consists in (प्रास) a convenient arrangement, in a काव्य, of similar letters or groups of letters congenial (अनु) with the sentiment, so as to embellish it स्वारमुण्यतेन प्रकृष्टो न्यास इत्यनप्रासः !

The whole of विद्वतिकार's comment on छेकानुप्रास follows Induraja.

P. 4, L. 13—स देवो दिवसान्निन्ये......। Here the देव is Śiva. "The God (Śiva) passed his days in the valley of the Lord of mountains, served by his attendants who were foremost in the assembly of the great." गोष्टी=assembly.

In this verse we see the following couples of similar groups: (1) स देव and दिवस, (2) इन्द्र and कन्दर, (3) गरिष्ठ and गोष्ठी, (4) प्रथम and प्रमथ and lastly (5) परि ard उपास. Thus here there is द्वरोद्वेशे: सुसहशोक्ति. Only two groups of letters similar to each other are to occur. But many such pairs of similar groups (as in the present example) must be existing. Thus we have here स देव and दिवस one pair of similar groups of letters. But there ought to be many such pairs to produce a charm sufficient to call it an alankāra. Here we see that there are five such pairs consisting of similar letters which produce a charm. Some read निन्येऽन्यस्मिन् instead of निन्ये तिस्मन्. In that case निन्येऽन्यस्मिन् may also be included among the groups of similar letters.

- P. 4, L. 22—अनुप्रास:। स च त्रिविधो वृत्तिसंश्रयात्। अनुप्रास or alliteration is of three kinds owing to the three styles of composition in which it occurs.
- P. 4, LL. 24-25—सहप्यञ्जन...सदा। The textual order of this Kārikā is after the definitions of the three द्वतिंड. But it has been brought here to acquaint the reader with the nature of अनुप्रास first. The meaning: "The separate grouping of similar consonants in the three styles of composition (suitable to the different sentiments) the poets always call alliteration (अनुप्रास)."
- P. 5, LL. !-2—अतस्तास्तावदृष्ट्रत्यो... प्राम्यत्वभेदात्। Therefore the styles of composition capable of manifesting different sentiments and emotions are described first. अनुप्रास will then be easily understood from them. Those are three: पर्षा, उपनागरिका and ग्राम्या.
- P. 5, LL. 3-4—परुषा। श्राषाभ्यां रेफसंयोग...। "The style is called rough (परुषा) when it bristles with letters श ष and टवर्ण and conjuncts with र [such as क्र, के etc.] and ह्व. ह्व and स." The alliteration in this kind of style is called परुषानुप्रास.

The विवृतिकार has something more to say than Induraja on this Karika—णकारवर्जिमिह टवर्गस्तस्यपरुपत्वाभावात् । परुषवर्णार्द्धस्ताच परुषावृत्तिर्वतं रसविषयो व्यापारः अत्र परुषावृत्तासः । सरूपव्यज्ञनन्यासरूपानुप्रासपर्यान् लोचनया च शेनैव पेणेव वेत्यायवधारणं वदन्ति । शत्रयोरेक्यं नास्ति सरूपत्वं त्यस्त्यैवेति श्रषाभ्यामेवेत्यवधारणमित्यन्ये मिश्राः। कवीन्द्रे रचना अल्पदीर्घाः कार्यो इत्यन्यत्रोक्तिरिह च केलिलोलेत्यादौ तथा दर्शनात् । बहुभिः श्रषादिभिः सर्वेरिप च कार्येति युक्ततरम्। एवमन्यत उदाहरणम् ।

P. 5, L. 10—বস্থ নীয়ায়া ... 1 "There the autumnal season shone with lakes full of full-blown lotuses and with the aspects of quarters appearing brownish with awns of rice." Here the repetition of the letter ন gives rise to परमानास.

The विद्वतिकार explains the compound व्याकोशितकुशेशया as विकासितानि पद्मानि यस्यां सा which evidently ignores the causal form.

- P. 5, LL. 15-17—उपनागरिका । सहपसंशोग ...। The style is उपनागरिका (i. e. polished) when it consists of conjuncts of the same consonants [such as क्र, प्प, च etc.] and of conjuncts with nasals at the beginning and one of the first 25 letters from क् to म at the end [such as क्र, च, च, न्त, म्प, etc.].
- P. 5, LL. 21-25—एवा खलु...मुपनागरिकानुप्रासः। The style is called उपनागरिका because it resembles an accomplished lady of town (नागरिका). The compound उपनगारिका is based on the वार्तिक 'अवाद्यः कुटाद्यर्थं तृतीयया ' on "कुगतिप्राद्यः"। पा. २१२१९८. The वार्तिक is explained by Bhattoji Dikshita in his सिद्धान्तकीमुदी under "जीविकोपनिषदावीपम्ये"। पा. १.४.७९.
- P. 6, LL. 1-2-सान्तारविन्दान्दो ...। "In some places [the autumnal season appeared] with bees delighted with sweet and thick drops of honey beautifully dropping from clusters of lotuses."
- P. 6, LL. 3-8.—अन इकाराख्य :... मृतिपदार्थभूतम्। Here the conjuncts of न and द are beautifully repeated. The epithet सान्द्र is to be taken with बिन्द्य: and not with अर्यनिन्द्रनृन्द. The expression सुन्द्रस्थन्दं स्यन्दिभि: is to be understood in the sense of a particular action of beautiful dropping among the common actions of dropping, according to Papini's rule, 'स्व पुष:'। पा. ३१४४० illustrated in expressions such as रेपोर्ड पुष्पाति. The compound becomes adverbial: सुन्द्रस्थन्दो ग्रह्मिन्द्रमणि

यथा स्थात्तथा [स्थान्दिभिः ]. Here in the explanation of the compound सुन्दरः स्यन्दो यस्मिन्, 'the general dropping' is the अन्य पदार्थ (the third thing to be meant) and 'the particular dropping i. e. beautiful dropping' is the component part of the compound. इन्दिन्दिराः=भ्रमराः bees. The विद्यतिकार here only states the gist of Indurāja's explanation in his comment. He simply writes—रेपोषं पुष्णातीतिवन् सामान्यस्यन्दो विदेषितः।

P. 6, LL. 9-10—ग्राम्या। शेषे वैणैरियायोगं ...। Scholars well versed in poetics describe the homely style to consist of the rest of the letters (such रू and others). The style is (also) called क्रोमला tender or agreeable. The अनुप्रास in it is called ग्राम्यानुप्रास smooth or simple alliteration.

The विद्यतिकार reads अथितां instead of कथितां and explains the Kārikā thus: — वृत्तिद्वयोपयुक्तवर्णेभ्योऽन्यैयीदिभिर्निबद्धां कोमलापराभिधानां प्राभ्यां वृत्ति बुवते। लकारादिभिः सह घकारादयो न कार्या इति यथायोगमित्युक्तम्। कोमलवर्णारव्यत्वाद्त्यन्तकान्त्यभावाचात्र कोमलानुप्रासो प्राभ्यानुप्रासो वा।

- P. 6, L. 6 केलिलोलालिमालानां...। "Somewhere (the autumnal season) producing a false impression of the tinkling of anklets of the goddess of Beauty riding the forest, by the sweet buzzing of swarms of bees rapt in sporting." Here the letters ल, क and र are charmingly repeated. कुनेती is to be connected with न्रान्, st. 3. St. 3 with 4 and 5 forms one sentence with न्रान् as the verb. The नित्तिकार reads 'र्नम्नः which is evidently a misreading.
- P. 6, L. 20—एवमेता तिस्तो ... व्याख्याताः। Thus the three styles are explained. The अनुप्रास is separately composed in these with a view to help the expression of sentiments. The same is said in the Kārikā सङ्घ्यान्यासं...( see p. 4, 1.24.).

The युत्तिs or styles (f Udbhata described here should not at all be confound d with the शितंs or modes of expression such as बेदमी, पाञ्चली, गोडी etc. given by authors like Dandin, Vāmana and others. The युत्ति of Udbhata cannot really be called style in the strictest sense. It is only the outward form of letters and has nothing to do with the sense. The शित of Dandin and others is properly to be called style in the real sense of the word. The शितंs were originally the provincial peculiarities apparent in the language of the people which afterwards were consolidated into a settled form.

The अनुप्रास and द्वातिंड of Udbhata are a new feature of his work. The द्वतिंड do not exist in Bhāmaha. His definition of अनुप्रास is सङ्ग्वणीविन्यास which, it will be noticed, is happily improved upon by Udbhata by putting the word व्याजन instead of वर्ण. अनुप्रास always occurs with consonants; other वर्णंड i. e. स्वरंड are not to be reckoned in अनुप्रास. Mammata's treatment of अनुप्रास is very similar to that of Udbhata.

- P. 7, LL. 1-3—लाटानुप्रासः। स्वरूपार्थाविशेषेपि...। "The repetition, owing to the difference of purpose, of the same words without grammatical terminations or of complete grammatical forms or both, yielding different meaning, though their form and their original meaning is the same, is called लाटानुप्रास."
- P 7. LL. 4-7—सपद्दितयस्थित्या । स्वतन्त्रपद्रूपेण ...। The varieties of लाटानुप्रास are described in these two Kārikās. In all there are five varieties. They are:—

1st variety: - पदद्वितयस्थित्या द्वयोः । When both the words are situated in two different पदंऽ. Here both the words are पर्तन्त्र. Example—क्तचिदुत्फुळकमला कमलभान्तपद्रपदा. Here the word कमल (not पद) belongs to two different पदंऽ.

2nd variety:-एकस्य पूर्वेवत् (परतन्त्रतया) [स्थिखा], तदन्यस्य स्वतन्त्रत्वात् । One word belongs to a different पद as before, but the other word constitutes an independent पद of itself. Example—पद्मिनीः पद्मिनीगाढस्पृहयागस्य मानसात् । अन्तर्देन्तुरयामासुईसा हंसकुलालयात् ॥ Here the first word पद्मिनीः is स्वतन्त्र and the second is परतन्त्र. So also हंसाः is स्वतन्त्र, while हंस in हंसकुलालयात् is परतन्त्र.

3rd variety:—द्वयोवी एकपदाश्रयात्। Both the words come together in one पद. Example—जितान्यपुष्पिकञ्चलकेकेणिशोमितम्। Here the two किञ्चल्कऽ appear together in one पद.

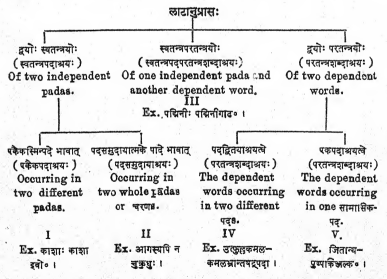
4th variety:—स्वतन्त्रपदरूपेण द्वयोवीपि प्रयोगतः। Both the words occur as different and independent पद्ड. Example—काशाः काशा इवोद्धांसि सरांसीव सरांसि व। Here both the काशs occur severally.

5th variety:—पादाभ्यासकमेण च ! Repetition of पादड (quarters of verses) in all its orders. All repetitions-once, twice, thrice and in all possible orders—are to be included. पदसमुदायात्मके च पादे भावात्—Indurāja. Example—क्रियो महति भर्तभ्य आगस्यपि च चुकुधुः ! भतीरोपि सति स्नीभ्य आगस्यपि च चुकुधुः ! भतीरोपि सति स्नीभ्य आगस्यपि च चकुधः !! Here the

fourth पाद is the repetition of the second. The first आगस्यपि न चुकुधु: refers to the women and the second to the husbands. Hence the purpose of both is different.

Thus we have here described the five varieties of SCIFFIE. Induraja treats them not in the order in which they are stated in the Karikas but in the order in which their examples occur. Accordingly he has treated the last two varieties first.

- P. 7, L. 10—वाच्यस्या...ताप्तर्यभेदात्। Even the original meanings of the words that are repeated are the same; only their purpose in the sentence is different. This distinguishes लाटानुप्रास from यसक. लाटदेशनिवासि etc.—This अनुप्रास is called लाटानुप्रास as it is favourite with the people of the Latas, probably the modern Gujarat.
- P. 7, L. 12—स च प्रथमं ताविन्नप्रकार: ...। Udbhata mentions the five varieties apparently without having any principle in his mind. But Indurāja divides लाटानुप्रास according to some logical principle. His mode of division might be stated in a tabular form as follows:—



Nos. I and II are the 4th and 5th varieties according to Udbhata's enumeration. No. III is the 2nd variety of

Udbhata. Nos. IV and V are respectively his second and third.

The विश्वतिहार gives the divisions in his own words thus: एष द्वयोः शब्दयोर्द्वयोः पदयोः पदशब्दयोवी यदा भवति तदा पूर्वे त्रिभेदः, पदद्वया-अयत्वेन [एक-] पदाश्रय-वेन च शब्दाश्रयो द्विविधः, एकमिति पदे पदसमूहात्मके पदे च भावात् पदाश्रयो द्विविध:। एवं च पञ्चविधोऽयम्। He has rather a fanciful discussion on the definition and divisions of छेकानआस. After explaining the five divisions in the manner of Induraja he continues: - तृहक्तम । पदस्य लब्बात्मलामस्य स्वतन्त्रव्यवहारं कृत्वा स इत्यादिनेति व्याख्यानमसत् । यतो लाटान्यासः पुनरुक्तिः । न च शब्दपदानामी दशी सा । यत्र हि शब्दानां च हिः एदानां च द्विरिमधा सोऽस्या विषयो न्याय्यः । इह तु पश्चिनीशब्दस्यैव पुनरुक्तिः। न तु पश्चिनीरित्येतस्य पदस्यापि। किं च शब्दानां वा पदानां वेति वाशव्दमपास्य वृत्तिः कार्या । अलनविशीणीभियानं च प्रसन्नति । तस्मादित्य-मेतत् । शब्दानां पदानां वेति द्वां भेदी, तत्र पदान्तरे पुनरुच्यमानः शब्दः परतन्त्रः स्वतन्त्रो वा, एकपदे परतन्त्र एवेति शब्दानां त्रिधा पौनरुक्तयस्य यथोक्ती द्वी भेदाविति पञ्चविधमेदाः क्रमेणोक्ताः। तदुक्तं स इत्यादि । पुनरुच्यमानपरतन्त्रशब्दाश्रयः स पदाद्वितयस्थित्या द्वयोरिति लक्षितः। From the words तदुक्तम् which intimate that the passage following is taken from some other writer one may infer that there were some other persons earlier than the विश्वतिकार who had commented upon Udbhata's work. He reads द्योद्यंकपदाश्रयात.

The বির্নিকার gives the examples of the five varieties of আহানুসার in the order of the definitions of Udbhaṭa which is exhibited above in detail.

He explains:--अवतंसः = कर्णाभरणम् , काशाः = पुष्पविशेषाः, आचि-क्षिपुः = आवर्जयामासुः; पादाभ्यासक्रमेण चेति पादयोः क्रमग्रहणं द्वितीयचतुर्थप्रथम-वृतीयपादाभ्यासे लाटानुप्रासस्य बाहुत्यदर्शनाय, and adds-

यस्य च सिवधे दियता द्वदह्नस्तुहिनदीधितिस्तस्य । यस्य न सिवधे दियता द्वदह्नस्तुहिनदीधितिस्तस्य ॥ इति दर्शनात् पादशब्दोऽत्र पदसमुहोपलक्षणपरः.

P. 7, L. 20—কাঝা: কাঝা হ্ব...। "Kāśa (white grass) appearing beautiful just like Kāśa grass, lakes and rivers appearing only as lakes and rivers, ravished the hearts of the young." Here কামা are again compared to কাঝা. This produces a shade of অনন্থালকাৰ (q. v.). Here the words repeated are ব্ৰুক্ত as they are complete grammatical forms ব্ৰুক্ত ব্ৰুক্ত (বৃ. হ্ব):.

15

- P. S. L. 9— क्रियो महति...। Here अगस्यपि न चक्रुष्ठ: has different purposes in both places. The first tells the क्रीधामान (absence of anger) of the lovers, while the second shows the क्रीधामान of the ladies.
- P. 8, L. 24—कचिद्वसुद्धक्रमला...। Here कमल, प्रपद and मुखर are repeated having different purports in their different places. The description of श्रत् which was commenced from तत्र तोयाश्या etc. (P. 5.) is also continued trough this verse. All the four epithets are adjectives of श्रत्. How the तास्ये or purport of the repeated words is different is explained in the commentry.
- P. 9, L. 12—जितान्यपुष्पिकेञ्जल्क...। Here the faces of the young women being compared with the moon by the expression नारीमुखेन्दुषु, the idea of the hare or the dark spot on the moon is suggested by the word असितोत्पल, dark lotus. The compound जितान्य...शोभितम् should be thus dissolved:—जिताः अन्यपुष्पाणां किञल्काः थैः ते [किञ्जल्काः]। तेषां किञ्जल्कानां श्रेणयः ताभिः शोभितम् [असितोत्पलम्]।
- P. 9, L. 23—पश्चिनीः पश्चिनीगाह...। "The swans coming with intense desire for lotuses from the Mänasa lake which is the abode of families of swans, internally indented the lotus plants." Here the idea is that the lotus plants on which the white swans with prominent necks sat, appeared as it were with teeth erect and prominent. The टाटानुपास is quite clear here. The reading ought to be पश्चिनी: and not पश्चिनी as the Nirnayasāgara edition reads. The निम्निस्तर reads पश्चिनी:
- P. 10, LL. 7-9—स्पदम् । श्रुत्यासंबन्ध...। When a पद् (word, noun) is connected with another in a subsidiary relation, their direct relation being impossible, it is called स्पन्न."
- P. 10, L. 10—बन्धस्तस्य यतः...। It is समस्तवस्तुविषय when its construction displays all objects (constituting the रूपक) directly expressed in words; and एकदेशविवार्त when some are directly expressed and others are implied.

The विश्वतिकार has something more to add here:—तस्थेत्युप-चारात् तत्संवधिनाविहो स्थेते । उपमानोपमेथयोः सामानाधिकरण्यसंवन्धातमा रूपकस्य श्रोतत्वामावात्तेन तत्संवधिनोर्थेतः शाब्दो बन्धः तत्समस्तमारोप्यारोपविषयात्मकमुभर्य वस्तु विषयः शाब्दमस्येति समस्तवस्तुविषयं, श्रुत्या सामर्थ्येन च यदा बन्धस्तेन कारणे-नैकदेशे विशेषेण शाब्देन क्रमेण वर्तत इत्येकदेशविवर्ति।

- P. 10, L. 11—समस्तवस्तुविषयं...! "A रूपक containing a string (a series) [of superimpositions] is [also] called समस्तवस्तुविषय and it is called also एकदेशवृत्ति when the प्रकृत thing is described in the form of अप्रकृत (पर)."
- P. 10. L. 14-पदान्तरस्य गुणवृत्तेः.....तत्र रूपकता । When a word (noun) is connected with another in a subsidiary relation it is रूपक. If it is so, in the expression नीलं उत्पलम the word नील is connected with उत्पल in a subordinate relation as qualifying it, and here too possibility of a राष्ट्र may arise. To remove such a doubt the author has inserted the clause श्रुता संबन्धविरहात. श्रुति means अभिधाव्यापार the direct process of conveying the meaning. And when a qc has no possibility of connection with another by this direct process, it assumes गुणगृति and thus connects itself with the other word. This गुणबृत्ति or 'the process of conveying a sense that is similar in qualities to the original sense' is a sort of लक्षणा. And when a word is used in this गुणवृत्ति sense it becomes 545 if it has sufficient charm in it to be called an alankara. In सिंहो माणवक: we see that it is impossible for a boy (माणवक) to be a lion (सिंह), therefore the word सिंह is used here in the sense of सिंहगुणसहशगुणवान.

- P. 10, LL. 19-20.—ज्योत्स्नास्त्रुने.....मसिच्यत। Example of समस्तवस्तुविषयरूपक. "The garden in the form of the sky variegated with flowers in the form of the stars was sprinkled over by young maidens one by one in the form of successive nights with water in the form of moonlight by means of a jar in the form of the moon."
- P. 10, L. 21.—अत्राम्बुशब्दो......ङ्पकताप्रसङ्घः। Here the ङ्पक is clear. ज्योत्स्ना is the प्रकृत and it is called अम्बु. It is impossible for अम्बु (water) to mean ज्योत्स्ना (moonlight) by the direct process. Therefore it resorts to गुणकृत्ति and means अम्बुगुणसदशगुणवती. When we say that ज्योत्स्ना is अम्बु we mean that ज्योत्स्ना has qualities very similar to those of अम्बु. With this meaning, then, the term अम्बु can validly be applied to ज्योत्स्ना. The same is the case with all the other parts of the ङ्पक, viz. इन्दुकुम्म, ताराकुमुम etc. Now in नीलमुत्यलम् it is true that नील qualifies उत्पल; but it does not resort to गुणकृत्ति for qualifying उत्पल. It can qualify उत्पल or any other blue object by its own direct power. Therefore there is no possibility of ङ्पक in that case.
- P. 11, LL. 3-13.—नन् विरुद्धार्थाभियायिनोः.....गुणवृत्तित्वप्रसङ्गः। If it be said that out of two words giving opposite meanings and being in the same case, which cannot be mutually connected by the direct or अभिया process, if one of them is said to be गणवित (subordinate) then alternately each of them would become subordinate. As the word and is said to be गुणवृत्ति, evidently ज्योत्स्ना can also be said to be गुणवृत्ति and be connected with sug as the principal word. But the word प्रशानेन in the Kārikā precludes such a possibility. It is always quite consistent that the subordinate epithet should possess गुणबृतिल by लक्षणा as it is the epithet which qualifies the principal. Now the प्राकर्णिक, i.e. the thing belonging to the subject in hand, is always the principal [in poetry]; and the other thing is regarded as of a subordinate nature and so it ought to be considered the qualifying term. Therefore the word अम्ब which is अप्राकरणिक i. e. not belonging to the subject of description should properly be accepted as गुणवृत्ति with reference to the word ज्योत्स्ना which belongs to the ARTH or the subject. Thus there is no

chance of ज्योत्स्ना and अम्बु both being taken as गुणवृत्तिs promiscuously or alternately.

The विद्यतिकार explains the term प्रधानेन and its purpose thus:—नन्वेवं सामानाधिकरण्याभावे यदेकस्य गुणवृत्तित्वं कल्यते तत्पर्यायेण प्राप्त-नियमे कारणाभावादित्यतआह प्रधानेनेति । प्रधानस्य च गुणवृत्तिता न भवति प्राधान्य-हाने: । प्रधानत्वं च प्राकराणिकत्वाज्ञेयम् । अन्यथा गुणवृत्तेः प्रधानेनेव संबन्धे तद्वचन-मनर्थकं स्यात् ।

P. 11, LL. 14-21. -- ननु च ज्योत्स्नाम्युने..... सन्यत्समासोक्तम्-इति । Again it may be said that in the expression ज्योत्स्नाम्ब्रना, अम्ब्र is प्रधान and ज्योत्स्ना is गीण. For in this स्लोक the action described is sprinkling which has totally enveloped the real action of pervading (ब्याप्ति). Pervading is the real action concerning the subject. But it is here described as sprinkling (in a hyperbolic fashion). Now the thing required for sprinkling is water which is here present in the form of ज्योत्स्ना or moonlight. Thus, taken in this light, the word ज्योत्स्ना assumes a qualifying nature and water becomes the principal material. This interpretation gives the sense that the water which is required as a material for sprinkling is nothing but moonlight. This view is also supported by Rudrața. He says: उपसर्जनीपमेयं etc. (Rudrața's काव्यालंकार, ८,४०.) When the उपसेय which is प्राकारणिक enters into a compound with उपमान that is अप्राकरणिक as a subordinate member of it, there is 表 and in other places there is समासोक्त.

P. 11, L. 22.—तत्क्रथमिदमुक्त...... इपकत्वमुक्तम्। Then how is it said that the word अम्बु is गोण here for the reason that उद्योत्स्ना is प्रधान? We answer this objection in the following way. There are two states of things existing here. One is the superimposition of अम्बु upon उद्योत्स्ना and the other the connection of उद्योत्स्ना that has assumed the form of अम्बु with the action of sprinkling. In the former case when अम्बु is superimposed upon उद्योत्स्ना, अम्बु assumes the गुणवृत्ति by means of the qualities of अम्बु which are to be shown as exactly similar to the qualities of उद्योत्स्ना. Thus in this case अम्बु is taken to be गोण and उद्योत्स्ना to be प्रधान because it is प्राकरणिक [as said before].

P. 12, L. 3-6.—यदात्वसी...गुणेषु वर्तमानत्वान् । But when once the word अम्बु expresses 'ज्योत्स्ना (moonlight) as having the nature of water' and thus becomes connected with the action of watering the word अम्बु itself in that case becomes qualified by ज्योत्स्ना meaning that the water which is used here as a material for sprinkling is of the nature of ज्योत्स्ना. This is the second state of things referred to above. But in this case there is no इत्यह. It was in the former case that अम्बु had resorted to गोणगृत्ति. Hence it assumes the shade of अतिरायोक्ति in this state. For the sense ज्योत्स्ना or moonlight is completely enveloped in this case by the sense 'water' in order that it may have the योग्यता of the action of sprinkling. In the former case अम्बु was understood to be गोण, for ज्योत्स्ना being the प्रावर्गणक was प्रधान.

On this whole subject the विद्यतिकार sharply differs from Induraja. He denies that there are two अवस्थाs and that there arises a shade of अतिशयोक्ति often the consummation of रूपक. He observes:—ननु ज्योत्स्नाम्बुनेत्यत्राम्बुनः प्राधान्यम्। तथा हि। अत्र येयमसिच्यतेतिकिया तयाम्बु एव साधनमपेक्षितं ज्योत्स्नथा विशेष्यते । तेन ज्योत्स्ना गुणवृत्तिः। नैतत्। यतोऽसिच्यतेत्यनेन व्याप्तिर्ध्वयत इति यथोक्तमेव स्थितम्। यत्त्कम्—

उपसर्जनोपुमयं कृत्वा तु समासमेतयोरभयोः। यच प्रयुज्यते तदूपकमन्यत्समासोक्तम्॥

(स्दर:-काव्यालंकार:, ८.४०)

— इति । एतयोरिस्युपमानोपमेययोः । तच्छाव्दप्रक्रमानुसारेण । शाब्दे हि कमे सिंहो माणवक इत्यादो सिंहादिरूपावच्छादितो माणवकादिरप्रवानभूतः प्रतीयते । वास्तवन्यानुसारे तु उक्तरीत्यास्य (सिंहस्य) गुणवृत्तित्वम् । अत एव शाब्दनयानुसारेणासिच्यते-तिकिया समुचिता । एतिक्रयोपादानसामर्थ्याचाम्ब्यादीनामप्राधान्यमिति रूपकपरिग्रहे न्यायोऽस्तीत्यनेकालंकियोक्षेत्र इत्यादिसंकरलक्षणं भव ..तदा ... । एवं सिति हे तत्रावस्थे । तत्र ज्योत्स्नाप्राधान्ये रूपकमम्बुप्राधान्येऽतिशयोक्तिच्छायेतिव्याख्यानमसत् । एतिस्मन् वाक्येऽवस्थाद्वयप्रतिपत्तेः । अत्र च सर्वेषामारोप्यमाणानां .....वस्तुविषयता । Unfortunately the MS. contains omissions at the end. Still we can ascertain the general tenor of the argument.

P. 12, LL. 8-10.— रूपकर्त चात्र...द्न्वर्थ द्रष्टव्यम् । रूपक is the superimposer of one thing over another. In रूपक the object on which superimposition is effected (आरोपनिषय) is made to assume the nature (रूप) of the thing which is superimposed, आरोपनिषयं वस्तु रूपवत् करोतीति रूपकम्.

P. 12, LL. 11-15.—अत्र चीपमानवार्तिनो... युक्त इव इस्यते। Here as the properties similar to those which exist in उपमान are seen in the उपमान the superimposition of the nature and word of the उपमान is made on the उपमान. Here there are three views: Some say that there is शब्दारोप first and अथिरीप afterwards. First the things are verbally said to be the same and afterwards the sameness of their qualities etc. is understood. Others say that अथिरीप is made first and then शब्दारोप. But still others say that शब्दारोप and अथिरीप are made simultaneously. The last view seems to be proper. For the same view is accepted in the Kārikās that follow.

The विवृतिकार has here similar remarks to offer.—अत्र केचिच्छन्दारापपूर्वमधीरोपं ब्रवते । अपरे विपर्थयम् । अन्ये योगपद्येनोभयम् । एष एव च
युक्तः पक्ष इत्याहुः । तस्य च वक्ष्यमाणरूपभेदाभ्यां सह नामद्वित्वेऽपि प्राक् प्रतिक्षातं चतूरूपत्वं स्थितमेव ।

P. 12, LL. 16-19.—शब्दोपचारात्तद्र्यं ... । उपमानगुणैस्तुत्या... ।

1st view: First शब्दारोप and then रूपारोप.

2nd " : First रूपारोप and then शब्दारोप.

3rd ,, : शब्दारीप and रूपारीप simultaneously.

- P. 12, L. 22,—तस्य च रूपकस्य...। The two kinds are: (1) समस्तवस्तुविषय and (2) एकदेशविवर्ति. They are dealt with in order. When all the उपमानं for all the component parts of the thing described are directly expressed the रूपक is समस्तवस्तुविषय. श्रुति means the direct process of अभिशा.
- P. 12, L. 26.—ज्योत्स्नाम्बुनेन्दु... । Here all the objects ज्योत्स्ना, इन्दु, तारा, रात्रि and व्योम are directly mentioned as being the same as अम्बु, कुम्म, कुसुम, कन्या and उद्यान respectively. No metaphor is left to be understood. शारितम्=variegated.
- P. 13, LL. 9-10—यतश्च श्रुत्यर्थाभ्यां......इति । When the रूपक is made up of some actually expressed उपमानं and some understood it is called एकदेशविनतिं.

Indurāja dissolves and explains the terms समस्तवस्तुविषय and एकदेशविवतिं thus:-अतः समस्तवस्तुविषयत्वम्। समग्राणि हात्र इत्यत्वेनाभिमतानि वस्तूनि स्वकण्डेनोपात्तस्य इपकस्य विषयः । ...एकदेशविशेषण स्वकण्डोक्तया वर्तनात् एकदेशविवतिंत्वम् । p. 13. The विवृत्तिकार explains much in the same manner—तस्मात्समस्त्रमारोप्यारोपविषयात्मकमुभयं वस्तु विषयः शाब्दमस्येति समस्त-

वस्तुविषयम् । श्रुत्या सामर्थ्येन च यदा बन्धस्तेन कारणेनैकदेशे विशेषेण शाब्देन क्रमेण वर्तते इत्येकदेशविवर्ति ।

P. 13, L. 12.—उत्पतिद्धः...। अवीज्यन्त। Though the root वीज् is not enumerated in the धातुपाठ of Panini still it is to be accepted as a valid root, like मिल्ल, खच्, इत्, क्षप् which are accepted and used by the learned. In the verse only two इपणड are expressly mentioned viz. पिच्छ is mentioned as बाल and सर: as च्य. But there is no metaphor supplied for राजहंस and बार्द. We have to understand चामर as the उपमान for राजहंस and बायिका for शाद. The meaning of the verse is: The kings in the form of lakes are fanned by (the maiden in the form of) autumn by means of (chowries in the form of) swans having clusters of hair in the form of rows of feathers. The unexpressed इयहड are also made clear in this.

The वितृतिकार gives another instance of एकदेशिववित रूपक, as:—

चकवाककुचाभोगा नीलनीरजलोचनाः। अम्भोजिनीनितम्बिन्यो हसन्ति सरसीरहैः॥

and adds the remark इत्यादावेकदेशाद्विवर्तते चलतीत्येकदेशविवर्तित्वम् । The stanza is composed in the style of Udbhata and appears as it were to belong to his कुमारसंभव.

The विद्यतिकार gives here other views of interpretation:— अन्ये त्वाहुः । चामराणामार्थत्वं राजहंसानां तु शान्दत्वमित्येकदेश उपमेयात्मिनि विशेषेण वर्तनादेकदेशिववर्ति । एवं च पिच्छालीबालेत्यादि समस्तवस्तुविषयाविनाभावि समस्त-वस्तुविषयं तु निरपेक्षम् । ज्योत्स्नाम्बुनेत्यादौ तु सावयवे रूपके अवयवानां यद्यप्यवयवा-पेक्षा तथापि रूपणं परतन्त्रम् ।

- P. 13, LL. 23-24.—यदि वा...बहूनि रूपकाणि। Or मालारूपक should be called समस्तवस्तुनिषय by the derivation: समुचयेन अस्यन्ते बहूनि रूपकाणि अत्र. For a series of different रूपकड are superimposed upon one thing in this case. यहा in Kārikā 13 introduces other kinds of रूपक. The निवृतिकार has—यहा समुचये- नास्तानि क्षिप्तानि वस्तूनि निषयोऽस्येति मालारूपकं समस्तवस्तुनिषयमुच्यते । एकस्यैन रूपकमालान्यासाच मालारूपकत्वम् ।
- P. 14, LL. 1-2.— बनान्तदेवता...। "The rows of bees shone as braids of hair of sylvan deities, as (iron-) chains of death to the ladies whose husbands were away and again as swords of the warriors of cupid." The three different स्वणंड

upon the same subject of description viz. भृद्गसालाः are very clear.

- P. 14, L. 8.—एकदेशिवविति तु...। एकदेशावितिरूपक is where the प्रकृत object is made to assume the nature of the पर or अप्रकृत one. Here the reading ought to be एकदेशवाति and not एकदेविवर्ति as will be clear from the sequel.
- P. 14, LL. 11-12.—आसारधारा...। Here the word प्रसाध्यते stands both for 'decorating' and for 'acquiring' by a tinge of श्रेष. Out of these the sense of decorating is the प्रकृत here. But it is quite ignored in the cumulated meaning of the sentence. In आशाराज्यं प्रसाध्यते the verb प्रसाध्यते naturally means "is acquired" following the object राज्यं which appears more prominently than आशा. Thus the उपमेय or आरोपविषय (which is आशा) in this case merges into and assumes the form of the उपमान or अप्रकृत by the power of श्रेष.

The विवृतिकार's comment on this stanza is very interesting:—अत्र प्रसाध्यते इति भूषणे वर्तते शरद्वर्णनस्य प्रस्तुतत्वात् । यत्त्वस्यानेकार्थत्वा-दर्जनमर्थान्तरं तेन भूषणे रूपिते सति विशिखादिभिरुपपद्यते रूपणम् । १पष्टमिद्मुदाहरणम्-

" मेरुक्केसरमुदारदिगन्तपत्रमामूललं प्रब्लकोषदारीरनालम् । ु येनोद्धतं कुवलयं ललता सलीलमुत्तंसकार्थमिव पातु स वो वराहः ॥ " इति ।

एवं च सानन्दजलिशशिलेखें तिवत (Rudrața's काव्यालंकार, ८.५१. The printed edition reads जनानन्द instead of सानन्द) कुवलयं कुवलयं मेव्निम्तिति स्दरोक्तपरम्परितल्पकाभमेतत्। अत्र शब्दमुखनार्थस्य विचित्रत्वेऽपि मुख्यतः कित्रितिमासंरम्भगोचरस्य शब्दस्य वैचित्र्यमिति शब्दालंकारत्वं युक्तम् । प्रन्थगोरवन्यातु न प्रतनुमः। किंचितु श्लेषस्थाने बक्ष्यामः। In the verse मेल्क् the word कुवलयं is श्लिष्ट. कुवत्रयः=(1) the terrestrial globe, (कु = पृथ्वी); (2) a lotus. The meaning 'lotus' is अप्राकरणिक which when superimposed gives rise to the metaphor. As एकदेशवृत्ति रूपक is dependent upon श्लेष and as श्लेष in such cases is a शब्दालंकार the विवृतिकार is inclined to regard this as a शब्दालंकार and not an अथीलंकार. It will be also clear from his comment that he regards the एकदेशवृत्तिरूपक of Udbhaṭa as similar to the परम्परितल्पक of modern writers. Thus he says that when मूषण is रूपित by the sense उपाजन then alone आसारधारा etc. can be रूपित by विशिख. उप etc.

P. 14. LL. 15-1).—यदुपार्जनं तद...तेनात्रेकदेशवात्तेत्वम् । The commentary here is rather obscure. The obscurity will be

removed if we displace the words येन तहपवत कियते from their present position and connect नृपविशिखराज्यभूम्यात्मकं with कारक-कदम्बकं which it qualifies. येन तद्रपवत् क्रियते or better, तेन (परेण) यद्रप्रविक्रयते (तद्रप्म् ) is only a paranthetical clause explaining the word Eq. The meaning of the passage is :- The action of 'acquiring' is here what is अप्रकृत and hence पर or अन्यत The complete form (ह्य) of this sense of 'acquiring', which is the पर and अप्रकृत sense, is the group of कारकs (i. e. substantives having some relation with the verb viz. इती, दर्भ, दर्ग, संप्रदान, अपादान, and अधिकरण) which consists of नप, विशिख, राज्य, and सङ्ग्रामभूमि. नृप or king is the subject (कर्ता) of the action of acquiring, विशाखाः (arrows) are the means (क्रण), राज्य is the object (कर्म) and संप्रामभीम is the अधिकरण of the action of acquiring. Thus all this paraphernalia of कारकs forms the Ey of the प्र sense i.e. becomes प्रह्म. And by this प्रहम i.e. the क्रारक्त of the verb प्रसाध्यते (in the sense of acquiring) the superimposition upon वलाहक, आसारधारा, दिक् and नभोभाग -all these being the objects intended to be superimposed upon-is effected in order. Thus नृप, विशिख, राज्य and संप्रामभूमि are respectively superimposed upon वलाहक, आसारधारा, दिक् and नमोभाग. In this way there is एकदेशवृत्तित्व here. The whole play is on the word परहाप.

P. 14. LL. 19-21. - एकदेशवृत्तीत्यत्र...स्याभिमतम्। The interpretation of the term एकदेशवृत्ति is rather curious: एकदा ईशः (वाक्यार्थः) तद्वतित्वम् । "To be in accordance with a sense which is at one time the principal sense of the sentence". From this interpretation the nature of एकदेशव्यति হুपक becomes somewhat clear. When two distinct senses are expressed in one sentence in the manner of a metaphor one of them is प्राक्राणिक and the other is अप्राक्राणिक. In the instances such as उद्योतनाम्बना etc. cited before, both the senses are expressed by two distinct sets of words and the verb आसिच्यत applies to one of the senses only. Thus the whole purport of the sentence is single and concordant. But in a sentence where a metaphor is expressed by means of a fag verb the situation is different. There only one sense can be prominent at one time, for there is a rule of the भागांसक that one word can mean only one thing at a time, सकृदचरित: शब्द: सक्रदर्भ गमयति. In the example ज्योत्स्नाम्बना etc. the verb असिच्यत

has only one meaning and the meaning of the whole sentence is made convergent to the meaning of असिच्यत by resorting to गुणवृत्ति. But in the example आसारघाराविशिखे: (st. 14.) the verb प्रसाच्यते has two distinct alternate meanings. When the प्राकारणिक sense of प्रसाध्यते viz. 'decorating' is brought out then the sense 'that the quarters are embellished by the white clouds' is prominent and the metaphor is thrown into the back-ground. But when the sense 'acquiring' of the verb प्रसाध्यते is brought into prominence then the metaphorical sense viz. विशिख, नप, राज्य and संप्रामसमि is brought to the forefront, अन्यत्र अन्यदा च प्रभविष्णूपार्जनं अप्रकृतं हि तत् श्रेषवशेनात्र नीतम् (P. 15, l. 1.). Thus it will be seen that here ETT exists along with the sense (viz. acquiring) that is at one time (not always) prominent in the sentence. एकदा ईशः यो वाक्यार्थः तद्वतित्वं रूपकस्याभिमतम्. This peculiar sense of एकदेश is given by Induraia on the authority of Udbhata who. he says, explains the word एकदेश in this manner as एकदा ईशः in his सामहविवरण.

The विद्वतिकार has another explanation to put forth of the एकदेशद्यति रूपक. He also criticises the explanation of Induraja though the point of his criticism is not perfectly clear. He says—तथा परेणार्थान्तरेण यो रूपो रूपणं अर्थात्प्रकृतस्यार्थस्य तेन निमित्तेन यद्रपूणं तस्मादेकदान्यादशा योऽर्थः तत्र दृतिर्यस्य तत्। परस्यार्थान्तरस्य यद्रपकं कारकद्वन्दं तेन रूपणादिति तु व्याख्यानं अयुक्तम्। एवं हि विशिखेर्भृष्यन्ते स्मेत्यसम्बद्धोऽर्थः स्यात्।

On the whole the variety एक्देशमृति seems to have proved a stumbling block to the commentators. What is exactly meant by the term एक्देशमृति is not clearly discernible. Nor is Udbhata's difinition of एक्देशमृति viz. प्रह्मेण ह्म्मणान् more clear. Udbhata's divisions are always logical and precise; his definitions are always terse and epigrammatic. But all these qualities seem to have reached an excess when he created this variety of ह्मक. The nature of एक्देशमृति ह्मक is extremely difficult to understand and no other alankariaka has accepted this variety.

In this way Udbhata's रूपक is of four kinds:-1, समस्तवस्तु-विषय, 2. एकदेशविवर्ति, 3, समस्तवस्तु-विषय (मालारूपक), and 4. एकदेशवृत्ति.

On the whole Udbhaṭa's treatment of ह्पम् has not much to recommend in its favour. Of course he has made an advance in respect of the definition beyond Bhāmaha. But his treatment of this important alankāra and the commentary of Indurāja upon it have not been very happy. He has brought in an obscure variety such as एक्ट्रेश्ट्रिंस which is not accepted by any author either of the old or of the new school of ālankārikas. His nomenclature of the मालाहपक as समस्तवस्तुविषयहपक has not also proved acceptable for no one has followed him in calling the मालाहपक by the title समस्तवस्तुविषय after him. His definitions of the alankāra and the varieties must have been, however, of his own invention for he is not indebted to Bhāmaha in that respect. Bhāmaha's हपक is—

उपमानेन यत्तत्वमुपमेयस्य रूप्यते । गुणानां समतां दृष्ट्वा रूपकं नाम तद्विदुः ॥ समस्तवस्तुविषयमेकदेशविवर्त्तिं च । द्विधा रूपकमुद्दिष्टमेतत्तचोच्यते यथा ॥

भामहालंकार-२,२१-२२.

And we must really congratulate Udbhata upon having constructed such definitions solely by his own genius. Even Mammata has thought fit to take some thing that was made ready by Udbhata: compare the definitions of of the varieties of ভ্ৰম্ in কাল্যসকাৰ, X. p. 594—

समस्तवस्तुविषयं श्रीता आरोपिता यदा । श्रीता आर्थाश्च ते यस्मिन्नेकदेशविवर्ति तत ॥

The indebtedness of this Kārikā to that of Udbhata viz,

बन्धस्तस्य यतः श्रुत्या श्रुत्यर्थाभ्यां च तेन तत् । समस्तवस्तुनिषयमेकदेशनिवार्ति च ॥

is quite clear. It can also be seen here how the neatness and system of Mammata have caused improvements. Mammata gives one variety completely in one half and the other in the other half. But Udbhata gives the saws of both in the first half and the names of them in the latter half which looks rather awkward and becomes more difficult to understand.

The divisions of sque adopted by Udbhata do not seem to be exhaustive. He appears to have left out what is 4 [k. s. s.]

called परम्परितरूपक which is recognised by इंदर, रुव्यक, सम्मद and later writers. परम्परितल्पक gives a peculiar charm and deserves a special mention. Bhāmaha gives only the first two divisions and Udbhata seems to have somewhat improved upon them. He gives four varieties of which एकदेशमृति is one which bears a sort of resemblance to श्चिष्ट-परंपरितरूपक. Perhaps this एकदेशवृत्तिरूपक of his might be the precursor of the पंपरितल्पक of the Moderns, as it consists of a principal word having a tinge of श्रेष. The विवृतिकार has hinted at this in his comment. He says हाटोक्तप्रातिकप्रका-Mammata also in his ब्रति on the first kind of परंपारतिरूपक remarks that the श्लिष्टपरंपरितरूपक is called एकदेशविवति. by other Alankarikas—एकदेशविवर्ति हीदमन्येरभिधीयते. Here the आनंदाश्रम edition of the Kāvyaprakāśa gives two other readings in the foot-note on P. 471. viz. • शवर्तीदमन्येरप्यभि and • ञवत्ति होद •. The second reading is in point and seems to be the correct reading of the author, as it exactly tallies with Udbhata's nomenclature. By अन्यै: he seems evidently to refer to उद्धर among others. His definition of प्रंपरितह्यक viz. नियतारोपणोपायः। स्यादारोपः परस्य यः is as it were a paraphrase of the definition परव्लेण व्याणात of the एकदेशवाति व्याक given by उदर. Thus उदर may be said to recognise the प्रंपरितहपुक in this way, and in fact he should be called the originator of this important variety.

P. 15. LL. 4-12.—दीपकम् । आदिमध्यान्त... । That is दीपक where properties belonging to the प्रकृत as well as the अप्रकृत, having an implied sense of similarity in them, are mentioned in the beginning, middle or end of a Kāvya. यत्रान्तगेतीर्थसामध्यी...सामानाधिकरण्यम् । Here a काव्य is called दीपक by means of अमेदीपचार, apposition or identification, as both the terms are put in the same case. अत्र च धर्माणां...हेतुत्वादीपकता। The properties should be mentioned only once; for when they are repeated they give rise to प्रतिवस्त्यमा as the author himself says further on. Thus two or more वाक्यार्थं standing in relation to one another as उपमान and उपमेय and having common properties mentioned once, and both of them being thus illumined by the धर्में stated only once (तद्दीपनहेतुत्वाव्) constitute what is called दीपक.

P. 15, LL. 12-15.—यावचतेषां...प्राप्तार्थत्वात् । Here as the properties are mentioned with reference to two वाक्यार्थं stand-

ing in relation to each other as उपमान and उपमेय, and as उपमेय being प्राकरणिक is प्रधान and उपमान is गोण with reference to it they are à fortiori the properties of प्रधान and इतर that is गोण. Hence the expression प्राधान्येत्रयोगिनः in the text is a mere repetition as its sense is already brought out by the औपम्य.

The विद्युतिकार here passes strictures upon the explanation of प्राधान्येत्रयोगिनः given by Indurāja. He does not endorse the opinion that the sense of प्राधान्येत्रयोगिनः is already expressed by अन्तर्गतोपमाः and that प्राधान्ये is only an अनुवाद. The whole of his comment will bear quotation. सामर्थावन्सेयोपमानोपमेयभावो येषु सत्सु ताहशाः विषयशब्दस्थान्यत्रमावार्थत्वादाद्यभावे च मध्य एवान्त एव वा नत्वसकृदवस्थिता धर्माः कियादिस्पाः यत्र दीपने तद्दीपकम् । प्रकाशबदेकस्थमनेकोद्दीपनाद्दीपकम् । अन्तर्गतोपमा इत्यनेनैव गतार्थत्वात् प्राधान्येतर्योगिन इति विस्पष्टार्थमुपमेयं हि प्रधानम् उपमानं त्वित्तरिदिति व्याख्यानमसत् । तुल्य-योगिताभिधानार्थमेतस्योपात्तत्वात् । तत्र हि सर्वाणि प्राकरणिकान्येवाप्राकरणिकान्येव वा । प्राकरणिकाथीविस्पष्टार्थमुपमेयम् । प्राकरणिकानान्तूपमेयाद्दीपकम् ।

The विश्वतिकार goes even to the length of calling in question the correctness of Udbhata's illustrations. He asserts that Udbhata's examples of दीपक are really examples of तुल्ययोगिता, and therefore gives his own examples. Compare his remarks:—सर्वेषामेवात्र प्राकरणिकत्वात् तुल्ययोगिताया एतान्युदाहरणानि योग्यानीति

रेहलमिहिरेण णहं मरसेणकसं सरेण जोव्वणअं । आमएण सुधी घवलो तुमएणरणाह सुवणिमणं ॥

इत्यादीन्युदाहरणानि देयानि ।

The threefold division of दीपक adopted by Udbhata as आदिमध्यान्तवाक्यविषय is of no consequence and is not accepted by later writers. They recognise a twofold division as कियादीपक and कारकदीपक which gives some charm. Compare Mammata's definition of दीपक:—

सङ्द्वित्तत् धर्मस्य प्रकृताप्रकृतात्मनाम् । सेव कियासु बह्वीषु कारकस्येति दीपकम् ॥ Udbhaṭa seems to follow भामह in his threefold division of दीपक. Bhāmaha's definition of दीपक runs thus:—

> आदिमध्यान्तविषयं त्रिधा दीपकमिन्यते । एकस्यैव ज्यवस्थत्वादिति तद्भिद्यते त्रिधा ॥

> > (-भामहालंकार, २. २५.)

P.15, L. 20.—संजहार...। Here the property of सहरण destruction is mentioned with reference to the two वाक्यार्थेड, (1) floral beauty of क्रम्ब and (2) the happiness of ladies whose husbands were absent, bringing out similarity between them, the former being प्राकरणिक and the latter आकरणिक as the time of autumn is the subject of description.

The word काल attached to श्रद्, by means of a tinge of श्रेष, means time as well as अन्तक destroyer, or यम. Here the property of संहार is mentioned in the first sentence and is to be understood consequently in the second: therefore it is आदिदीपक.

- P. 16, LL. 5-7.—मध्यदीपकम् । विदेशवसितः.....। Here शरइ is प्राकरणिक and विदेशवसितः and यातपातिकाजनदर्शन are both अप्राकरणिक and there is implied similarity between them. The property दुःखदत्व which occurs here in the middle of the sentence in the form of यातपितकाजनदर्शनं दुःखाय केवलमभूत् applies subsequently to the other two वाक्यार्थंs and thus gives rise to मध्यदीपक. विदेशवसित, यातपितकाजनदर्शन and शरत् are all causes of pain to travellers.
- P. 16, LL. 13-15.—अन्तदीपकम् । तदानीं स्फीत.....। Here the property सर्वधुखहेतुत्व mentioned in the last वाक्यार्थ as कस्य नानन्दकोभवत् gives rise to अन्तदीपक.
- P. 16, L. 20.—नन उपमायाः...। Here there is a question. In the Kārikā 2. of the text. उपमा was mentioned before दीपक and as such it ought to have been defined first and then दीपक, following the rule यथोहेशं लक्षणम् the definition should follow the order adopted in the enumeration. The answer is: The author has given part of his own कुमारसंभव as examples and there the instances of दीपक occur before (those of डपमा). To keep up the sequence of narration, the order of enumeration is abandoned. The order of enumeration itself is not made to follow the sequence of examples for fear of violation of the metre. If we change उपमा दीपकं चैव into दीपक्रमपमा चैव, the अनुष्टम metre is spoiled. Similarly the same explanation is to be given in the following treatment where the order of enumeration is violated in definitions. विद्वतिकार has similar remarks to offer.

P. 17, LL. 1-15.—उपमा। यचेतोहारि.....। That charming similarity, existing between उपमान and उपमेय which are expressed by words and whose प्रश्तिनिमित्तs viz. देश, काल, ज्ञाति, गुण, किया &c. are mutually different from each other, is उपमा.

Bhāmaha's definition of उपमा is—
विरुद्धेनोपमानेन देशकालक्षियादिभिः ।
उपमेयस्य यत्साम्यं गुणलेशेन सोपमा ॥
—भामहालंकार, २.३०.

Udbhata seems to have borrowed the idea of मिथोविभि-न्नकालादिशब्दयोः from Bhāmaha's expression देशकालकियादिभिर्विहृदेन The words उपमान and उपमेय occur in both. Bhāmaha savs साम्य is उपमा while Udbhata speaks of साधम्ये as उपमा. Both mean the same thing but express the idea in different words साम्य and साधम्य which are accepted as identical in common parlance. Mammata appears to have improved upon both and lays down his pithy, accurate, and elegant vet simplest definition of उपमा as साधर्म्यमपमा भेदे. Here he brings out the notion of देशकालकियादिविरुद्धल of Bhamaha and मिथोविभिन्नकालादिवाच्यत्व of उद्भट existing in उपमान and उपमेय by one short word भेदे, and leaves out the words उपमान and उपमेय altogether, intending to supply the idea by mere implication. He has thus improved upon both enormously and made his definition very short and sweet. Thus the most essential characteristics of उपमा are only two: भिन्नो-प्रमानीप्रमेशन्त and साधार्य similarity. These two are further developed by natural process into the four necessary requisites of उपमा viz. 1. उपमान, 2. उपमेय, 3. साधारणधर्म and 4. उपमावाचक.

The idea of similarity involved in the definition of उपना is expressed differently, it will be seen, by various writers on Alankāra, if we compare their several definitions. It will swell the bulk of the volume if we quote all the definitions here. More important of them are given by R. B. K. P. Trivedi in his edition of Ekāvali in the Bombay Sanskrit series at P. 530; and by Dr. Belvalkar in his edition of Dandin's कान्यादर्श Part second, Second Half PP. 75—76. Here we find सामह using the word-साम्य, स्तर—साहस्य, दण्डि—साहस्य, इद्धर—साध्य, वामन—साम्य, स्दर—समान-

गुणादि, रुप्यक-साधर्म्य, मम्मट-साधर्म्य, भोज-सामान्ययोग, विश्वनाथ-साम्य, विद्यानाथ—साम्य, विद्याधर—साधम्य, अप्पयदीक्षित—सादस्य, जगन्नाथ—सादस्य, हेमचेंद्र—साधम्भ्री, वाग्मट—साम्य, वाग्मटालंकार—साहस्य, अलंकारशेखर—साधम्भ्री. चित्रमीमांसा—साधर्म्य, साहित्यकौमुदी—साधर्म्य and अलङ्कारकौस्त्रभ—साह्य्य, The word साइइय is used by 6 authors, साम्य by 7, and साधार्म्य. by 8. The words साम्य, साहत्व्य and साधम्ये are grammatically formed in the same way by adding the His termination घ्यत् to the bases सम, सहश and सधमे all in dual number, in the sense of प्रकार which means धर्म (property) or सम्बन्ध (relation or connection): प्रकृतिजन्यबोधे प्रकारो भावः. On the authority of this interpretation or derivation, some understand the words in the sense of धर्म i. e. साधर्म्य meaning समानधर्म. and others in the sense of संबन्ध i. e. a relation between the अनुयोगि and प्रतियोगि of that संबन्ध, these latter being in the present case उपमेय and उपमान, the संबन्ध between which being brought about by a समानधर्म found in both: समान: धर्म: ययो: तौ सधर्माणी । तयोः सधर्मणोः भावः (धर्मः) साधर्म्यम् or तयोः सधर्मणोः भावः (संबन्धः) साधर्म्यम्। But the rule of the grammarians समासकताद्वितेष सम्बन्धाभिधानमन्यत्रहृद्धाभित्रहृपाव्यभिचरितसम्बन्धेभ्यः (See केयट's gloss on the Mahābhāshya on "तस्यभावस्ततलो" पा. ५.१.११९.) governs the present case. Most of the Alankarikas follow grammarians and take उपमा to be a kind of संबन्ध, whose अनुयोगि is उपमेय and प्रतियोगि-उपमान, the संबन्ध being brought out by the existence of the common property (समानधर्म) found in both. The words समानेन धर्मेण संबन्धः or धर्मतः साम्यम् occurring in the definitions and the ब्रुन्ड clearly show that it is a संबन्ध or relation brought out by means of or through the common property and not the सम्बन्ध (connection of the common property i. e. साधारणधर्म as प्रतियोगि on the one hand with the उपमेय and उपमान both as अनुयोगि on the other. The latter interpretation was first started by the late Mr. T. D. Chanderkar in his edition of the Kāvyaprakāśa, Ullāsa X. and was followed by the late Pandit Vāmanācārya in his Bālabodhini on the Kāvyaprakāśa, third edition. They considered उपमान and उपमेच both as the अनुयोगि and साधारणधर्म as the प्रतियोगि of this संबन्ध which, in this way, is merely reduced to the position of a primary संबन्ध between अमे and वर्मि which is technically known as समवाय in the phraseo. logy of the Naiyāyikas. Now all this is against the

acceptance of almost all the Alankarikas and their commentators.

Neither Induraja nor the वित्रतिकार/has anything to say upon the nature of the संबन्ध which साधार्य indicates. The discussion was developed later and the early authors appear to have no notion about it. The विवृतिकार has some remarks to offer about the propriety of mentioning the words उपमानोपमेययोः in Kārikā 15. He also makes a passing allusion to the well-known न्याय of the grammarians in this counection. He begins his comment thus-समासकृत्तिहितेष संबन्धाभिधानभिति समानेन धर्भेण संबन्धः । उपभितिरूपमा । सा च न कार्यकारणाद्योभवत्यपि तूपमानोपमेययोरेवेति गतार्थमप्युपमानोपमेययोरिति वचनमार्थे साम्ये प्रसिद्धिरनुमन्तव्येति प्रतिपादनाय । तेन यथा मुखं कमलमिवेति क्रियंत न तथा साधारणधर्मप्रयोगं विना मुखं कुमद्रभिवेति । 'उपमितं व्यावादिभिः सामान्याप्रयोगे' (पा. २.१.५६)—इतिवदेकतरोपादानेऽपि (i. e. mentioning either उपमान or उपमेय) अयमर्थः सिन्धतीत्यभयोपादानं द्वयोरिप सिद्धस्वभावत्वे उपमा कार्येति दर्शनाय । तेन

> निर्जग्मुः कार्मुकात्तस्य पत्रिणः प्राज्यतेजसः । वारिधाराः सहस्रांशोज्वंलन्स्यो मण्डलायथा ॥

—इत्यादेनिंरासः। Here evidently the nature (स्वभाव) viz. प्राज्यतेजस्त्व of पत्रिणः or ज्वलन्त्व of वारिधाराः is not सिद्ध, already established.

As usual the whole of विद्वतिकार's comment on the इपमा is elaborate though learned and characterised by the independent views of the author. His two chief characteristics viz. his antagonism to Indurāja and his indebtedness to Mammata are also conspicuously apparent. On a perusal of his commentary on this portion we find that he refutes and criticises the following points from the Laghuvṛtti of Indurāja.

- 1. चेतोहारीत्यनुवादः । प्राप्तार्थत्वात्। (P. 18. L. 7 of the text)
- 2. The interpretation of मिथो विभिन्नकाळादिशब्द्योः as मिथः परस्परं विभिन्नाः काळादयः प्रवृत्तिनिभित्तभूता ययोः शब्दयोखाथाविधो etc. (see P. 18, LL. 7-18). The विद्यतिकार separates the words as मिथः अविभिन्न° instead of मिथः विभिन्न° and has altogether a different explanation to offer.
- 3. तदेवमेषा सप्तदशिका ग्रन्थकृता उपमा प्रतिपादिता। (P. 29. L. 4.) Indurāja divides उपमा into 17 varieties. But विद्यतिकार on

the authority of the same Kārikās of Udbhata extends the number of varieties to 21.

- 4. Indurāja thinks that 'आयःशुलिक:' can be regarded as an example of तिद्धतावसेया उपमा. विवृतिकार avers that this example cannot be considered as constituting उपमा; it might be regarded as an example of अतिशयोक्ति, (following the opinion of मम्मट).
- P. 17, L. 23.-समीपे क्षिप्यते तस्मादुपमेयम् । The Mahābhāṣya-kāra, Kaiyaṭa and others interpret the word उपमेयम् in this way: उप समीपे नात्यन्ताय मीयते परिच्छियते यत्तुपमेयम् —that which is nearly and not completely measured is उपमेयम् (See Mahābhāṣya and Kaiyaṭa on 'उपमानानिसामान्यवचनेः' पा. २.१.५५). Indurāja explains it as तत् उपमानन साद्श्यप्रतिपादनद्वारेण समीपे क्षिप्यते. The explanation seems to be somewhat beside the mark. He takes उपमेयम् in the sense of उपादीयमानम् for which there seems to be no authority.
- P. 17. L. 25.— तेन धर्मेण संबन्धः । साधर्म्य is the संबन्ध brought out bythe property which is common to both उपमान and उपमेयः Here the instrumental case occurring at the end of the word धर्म shows instrumentality proper (and therefore some authors use धर्मतः synonimously for it), and not साहित्य accompaniment in the sense of धर्मेण सह (संबन्धः), as some modern interpretors suppose. धर्मेण सह संबन्धः would make the relation exist between the समानधर्म on the one hand and उपमान or उपमेय on the other which, in fact, the Logicians would call समवाय, a नित्यसंबन्धः
- P. 18, L. 1.—साभीष्यपरिच्छेद्हेतुत्वादुपमा । It is called उपमा because it serves as the means of nearly measuring the उपमेय by the standard of measurement (उपमान) on account of similarity between them.
- P. 18, L. 1.—तस्याञ्चालंकाराधिकारात्। As it falls under the general heading or subject of अलंकारs.
- P. 18, L. 2.—गुणव्यतिरिक्तले सति अलंकारत्वात्। The line gives a logical definition of an alankāra-as गुणिभन्नले सित काव्यशोभावइ-धर्मलम् अलंकारत्वम्.
- P. 18, L. 3.—कान्यशोसाहेतवो धर्मा: गुणा: 1 These are only three माधुर्य, ओजन्, and प्रसाद according to Bhāmaha, Udbhaṭa and

Induraja. This view is adopted and maintained with great force and argument subsequently by Mammata. Dandin and Vamana accept 10 gunas. (See Introduction P. 7.)

- P. 18, L. 4— शोभातिशयहेतुत्वम् । Indurāja seems to distinguish guṇas from alankāras in this way—काव्यशोभाहेतुत्वम् गुणत्वम् । काव्यशोभातिशयहेतुत्वम् अलंकारत्वम्, and brings in Vāmana's authority in support of his view in his words काव्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणाः, तदिशयहेतवस्त्वलंकाराः। (See काव्यालंकारसून्न-३,१,१-१-२-३.) Mammaṭa distinguishes guṇas from alankāras in this way: गुणा रसं विना नावतिष्ठन्ते अवतिष्ठमानाश्चावस्यं रसमुपकुर्वन्ति; अलंकारा रसं विनावष्ठन्ते अवस्यं रसं नोपकुर्वन्ति रसे अङ्गद्वारेण तिष्ठन्ति । रसस्योद्ध्यदेतदः अचलस्थितयो गुणाः; सन्तं रसं येऽङ्गद्वारेण जातुनित् उपकुर्वन्ति तेऽलंकाराः। (See का. प्र. ८, pp. 464-470.)
- P. 18, L. 7—चेतोहारीत्यनुवाद: । The expression चेतोहारि (charming) in the definition of उपमा is redundant as the notion of charmingness is already implied by considering उपमा as falling under the head of अलंकार, and the term अलंकार carries with it the notion of charmingness or strikingness.

The विद्वतिकार has a very elaborate note on the word चेतोहारि in Kārikā 11. He rebuts the contention of Indurāja that चेतो-हारि is simply अनुवाद and assigns an important significance to that word. He says that चेतोहारि is put in the definition in order to keep off the उपमादोषs viz. जातिप्रमाणगतन्युनत्व, अधिकता वा ताह्यो, अनुचितार्थल etc. His statements are based on Mammata's treatment of उपमादीषड (Vide K. P., X. pp. 772-775). He observes —'चण्डालैरिव युष्माभिः साहसं परमं कृतम् ।'—इति जातिन्यृनत्वे, 'विह्नस्फुलिङ इव भानुरयं चकास्ति ।'—इति प्रमाणन्यनत्वे, 'स मुनिर्लाञ्छतो मोजया कृष्णाजिनपटं वहन् । व्यराजन्नीलजीमृतभागाश्विष्ट इवांशुमान् ॥'—इति तांडिद्रपधर्मन्यूनत्वे, 'विशन्तु विष्टयः शीघं रहा इव महीजसः।'—इत्याधिक्ये, 'पातालमिव नाभिस्ते स्तनी क्षितिधरोपमी। वेणीदण्डः पुनरयं कालिन्दीगात्रसंनिभः ॥ '—इति प्रमाणाधिक्ये, 'सलाञ्छनेन्द्बिम्बामं मुखं भाति मृगीदशः ।'—इति घर्माधिक्ये, 'सरिमचञ्चलं चक्रं दघहेवो व्यराजत। सबान्धवाग्निः सावर्तः स्रोतसामिव नायकः ॥ '—इति धर्मन्यूनाधिकत्वे, 'भयेनेव स्मरेणेय-महो स्विद्यति वेपते।'—इति प्रसिद्धिवरोधे च उपमा न विधेयेति प्रतिपादनाय चेतोहारि-ग्रहणम् । न त्वलंकारप्रस्तावात् सत्त्वप्रमेयत्वादिसाधर्म्यनिराकरणार्थत्वेनोपयुज्यते **इ**ति विस्पष्टार्थम् ।

The विद्यतिकार has again a long note on the faultiness or otherwise of the समानधर्भ when it undergoes a change as it



is connected with the उपमेय and उपमान under different circumstances of काल, पुरुष, विधि, लिङ्ग, वचन, प्रमाण etc. He closely follows the argument of Mammata. He says—

ंनतु राम इत्रायं राजा भाती'ति, 'भासि त्वं हरिरिवावनिनाथे'ति, 'दहतु भवान्दहन इव द्विषः समग्रानि'ति, 'सत्रीवायं नैव गण्यत'इति, 'सरसिजवनिमव नयने तस्याः स्वर्मुकंस्तनुने'इति, 'किं दुष्टं मनो दुर्थं' एवंविधे विषये प्रतीयमानधर्मनिमित्तोपमानसंबन्धा-दनन्तरमुपादीयमानधर्मेणाभिसंबन्धादन्यथा दुःसमन्वयात् । ननु युधिष्ठिर इवायं सखं वदतीत्युपात्तेनेव समानेन धर्मेणोपमायाः प्रतीतेः कथमतेदुक्तं संगच्छते । युधिष्ठिर इव सत्यवादी सत्यं वदतीति प्रतिपत्तेः संगच्छत एवतत् । सत्यवादी सत्यं वदतीति च न एत्विक्त्यमाशङ्कानीयम् । रेपोधं पुष्णातीतिवद्याधिष्ठिरसत्यवदनेन सत्यवाद्ययमित्यर्थान्तर .....................। एतच स्थितेषु प्रयोगेषु समर्थनं न तु सर्वथा निरवद्यम् । 'कान्तिमद्वद्दं कान्ते राकाकामुभवत्तव' इत्यादौ छत्वाप्युपमाने विभक्तिविपरिणामं साधारणधर्मस्य लिङ्गविपरिणामः कार्यं इति दुष्टत्वमेव । 'सरोस्हवदेणाक्षि मुखं ते कमला-कृत्वम् ' इत्यादौ तु साधारणधर्मों न विरुद्ध इत्युपमानपरिणामोऽपि न दोष इति केचित् ।

यदनेकपयोधिभुजस्तवैव सदशोऽस्य हीनसुरतरसः। नतु वलजितः कथं ते सदशस्तदसो सुरुधिकृतः॥

तथा-

पररुधिरमोदितरुचि त्वयि सममसिपत्रमेतदाभरणम् । वदनवसुधा भवतेव भवन्मतिः प्रभो तुल्या ॥

इति निपुणप्रयोगदर्शनात्सदोष एव परिणाम इत्यन्ये ।

The whole passage is a paraphrasis of Mammaṭa's remarks on the दोषः of Upamā given at the end of the Kārvyaprakāśa, Ullāsa X. Compare—लिङ्गवचन्(विध्यादि)भेदोपि उपमानोपमेययोः साधारणं चेत् धर्ममन्यरूपं छुर्यात् तदा एकतरस्यैव तद्धर्मसमन्वयावगतेः सिविशेपणस्यैव तस्योपमानत्वभुपमेयत्वं वाप्रतीयमानेन धर्मेण प्रतीयते। (K.P. X.P.774) So also-यत्राप्युपात्तेनेव सामान्यवर्मेण उपमा अवगम्यते, यथा—'युधिष्ठिर इवायं सत्यं वदति'इतिः तत्र युधिष्ठिर इव सत्यवादयं सत्यं वदतीति प्रतिपत्स्यामहे । सत्यवादी सत्यं बदतीते च न पोनस्वरूपम् आग्रङ्कनीयम्, रेपोषं पुष्णातीतिवत् युधिष्ठिर इव सत्यवदनेन सत्यवाद्ययमित्यर्थावगमात् । सत्यमेतत्, किंतु स्थितेषु प्रयोगेषु समर्थनमिदं न तु सर्वथा निरवचम्, प्रस्तुतवस्तुप्रतीतिविचातादिति सचेतस एवात्र प्रमाणम् (K.P. X P. 781-82).

P. 18, L.L. 7-9—नात्यन्तं साधम्येण । उपमानोपस्यभाव does not exist where there is complete similarity resulting in identification as in the instance गौरियायं गौ:. Therefore the expression मिथोविभिन्न.....शब्दयो: is inserted in the definition.

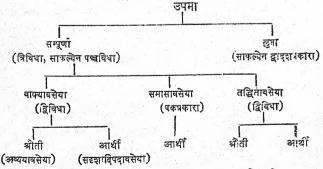
P. 18, LL. 9-19—प्रवृत्तिनिमित्तभूता:। Here the words काल, वैद्य &c. are intended to convey the idea of the motives for

the currency or use of words (त्रवृत्तिनिमित्त) showing time, place, action &c. Some words such as वसन्त and others show time, प्राची and the like show direction, गो &c. genus, शुक्र &c. quality, गच्छित &c. action, राजपुर्व &c. the relation of a servant to his master. Our प्रवृत्तिनिमित्त i.e. motives for use of words may thus be multiplied. मिथो.......शब्दथोः। The whole expression is a Bahuvrihi upon Bahuvrihi, thus:— मिथा विभिन्नाः कालादयः ययोस्तौ। एतादशौ शब्दौ वाचको ययोस्तथोः (उपमानोपमेयथोः)। न प्रवृत्तिनिमित्तमेदः।—In the instance गौरिवायं गौः there is no difference in the प्रवृत्तिनिमित्त (गोत्व) of both the गोशब्द्र as गोत्व cowness is the same प्रवृत्तिनिमित्त of both of them. There can, therefore, be no उपमानोपमेयभाव in this instance.

The विवृतिकार strongly criticises Indurāja's interpretation of the second half of Kārikā 11. He separates the words as मिथः अविभिन्न॰ and rebuts Indurāja's theory of प्रवृत्तिनिमित्त. He says—'राम इव भाति राजे'ति कालभेदे, 'हरिरिव भासि राजन्' इति पुरुषभेदे, 'प्रतपतु भवान्त्रभाकर इवे'ति विध्यादिभेदे, 'चन्द्रकलेव सुगोर' इति लिङ्गभेदे, 'पिवत्याननमेतस्याः पुष्पं मधुलिहो यथा' इति वचनभेदे यदा साधारणो भेदशब्दः तदापि न कार्येयमिति दर्शनाय मिथ इत्याद्युत्तम् । क्षियोऽन्योन्यगतत्वेन वर्तमानोऽर्थात् साधारणः अविभिन्नकालादिः शब्दो यथोरित्यकारप्रश्लेषः । न तु भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तयोरिति व्याख्येयम् । जात्यादीनां प्रवृत्तिनिमित्तत्वे कालत्वतथात्वाप्रसिद्धेः, सुख्यशब्दत्यागेनोपलक्षकाब्दप्रहणस्य निरर्थकत्वापत्तेः, मिथ इत्यस्यानुपादेयत्वप्राप्तः, साऽश्वः सुवा[सा]श्वेन समः ससत्त्व इत्येकत्वाभावेऽनन्वयत्वानुपपत्ते। उपमाह्पत्वाप्रसङ्गाच ।

P. 18, L. 18—उपमा तु तत्। The particle तु separates उपमा from another अदेकार.

P. 18, L. 20—एषाचोपमा.....। Divisions of उपमा—



P. 18, LL. 24-27.—अञ्चर्य हि.....अवद्योतयति । अञ्चय, being without a case termination, is not decidedly connected

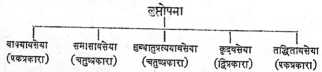
either with उपमान or with उपमेय and therefore shows the relation (संबन्ध) in the form of कर्म, करण or भाव (object, instrument or state of being) as the case may be, the latter being the subject of the action of comparing the उपमेय with उपमान; thus उपमा is श्रोती there, as is said by the author यथेवशब्दयोगेन सा श्रुत्यान्वयमहीति।

- P. 19, L. 1.—वाशब्दादे:.....। The particles वा and others also bring out उपमानोपमेयभाव just as यथा and इव do. L. 6.— पश्चिनीं वान्यरूपाम् । Here वा is used in the sense of इव as अन्यरूपां पश्चिनीमिव. L 8—क्षणं=अनवस्थितम्—unsteady. L. 13.—श्रौतेन रूपेण merely by word or hearing. उभयाधारम्—the relation उपमानोपमेयभाव existing in both. LL. 16-17—नेत्रैरिवोत्पर्छै:.....। सरःश्चियः with उत्पर्छे:, पश्चैः and चक्रवाकै: are the उपमेयङ, तरुण्यः with नेत्रैः, मुखैः and स्तनैः are the उपमानङ, भान्ति is the साधारणधर्म, and इव is वाचक; therefore it is श्रौती संपूर्ण वाक्यगा उपमा.
- P. 19, LL. 19-22.—या त्पमा.....तेनासी आर्थी। But when an उपमा occurs with words सहरा and the like, there the relation between उपमान and उपमेथ is not known merely by hearing the words but after the sense is apprehended, as words like सहरा, तुल्य are grammatically connected with only one of them, its connection with the other being understood after its similarity is recognized with the other; therefore it is an आर्थी उपमा. अन्यथा means otherwise than श्रीतेन हपण i. e. आर्थेन हपेण.
- P. 20, L. 3—प्रतिमाशब्द: । Here the word प्रतिमा brings out the relation between उपमान and उपमेथ. It is grammatically connected with उपमान when the compound is taken as a बहुत्रीहि; and in this case it brings out its similarity with उपमेथ not merely by hearing but by understanding the sense; for साहरथ we know is द्विनिष्ठ, residing in two objects. But when the compound with प्रतिमा is taken to be तृतीयातत्पुरुष, then साहरथ is directly expressed in उपमेथ and indirectly in उपमान; thus in both cases the उपमानोपमेथमाव is आर्थ.
- P. 20, LL. 11-12—अपरमि साधर्म्यम्। Here by the force of the property किञ्चल्कालीनषदपद्त्व found only in the उपमेय—कानन, another common property viz. कृष्णोद्रत्व is suggested though not expressed. As पूर्णेन्द्रबिम्ब is spotted with black owing to the apparent image of a hare in the middle of the disk, so

कुमुद्कानन is also marked with black spots owing to the bees lying in the filaments. Therefore owing to the property असितोद्रत्व not being expressed in respect of the disk of the full Moon, the instance may also be taken as of धर्मछुप्तोपमा.

- P. 20. LL. 16-17—तेपामनुप्रवेशात । In the example नेत्रेरिव &c., though the common properties द्धित्व, नीलत्व &c. of the members नेत्र, उत्पन्न &c., of the subordinate उपमाड बर्ग्ड not expressed, still they enter into the common property मान्ति which is expressed, therefore the उपमा is पूर्णा, as all the four requisites are present. साधारणो धर्मः ।—भान्ति is here the साधारण धर्म which even extends to (includes) the qualities of दीर्घत्व, नीलत्व &c.; therefore this उपमा is only संपूर्णा. But the उपमा in प्रबोधाद्यवलं &c. is पूर्णा and also छप्ता owing to the absence of the common property असितोदरत्व. Also इन्दुविम्बप्रतिमम् is a compound; therefore this is समासगा उपमा. If it is to be made वाक्योपमा, then simply change the expression as अखण्डेनेन्द्रना तुल्यम् &c.
- P. 21, L. 1—तद्धितावसेया संपूर्ण श्रोती is when the तद्धित termination वत् is made under the rule तत्र तत्यय (Pāṇini 5. 1. 116.) as in मशुरायामिव मशुरावत् सुन्ने प्रासादः and बेत्रस्थेव चेत्रवत् मेत्रस्य गावः. It is आर्थी when the same termination is made under the sūtra तेन तुत्यं क्रिया चेद्वतिः (Pāṇini 5. 1. 115) as in ब्राह्मणेन तुत्यं ब्राह्मण-वद्धति क्षत्रियः. In the first case, वत् shows the उपमानोपमेयभाव of both in the same breath merely by hearing as in the case of इतः but in the latter case वत् in the sense of तृत्य is grammatically connected in the first place with the action of the उपमेय, and then by cognisance of the meaning, it is connected with that of the उपमान, and thus brings out the उपमानोपमेयभाव of both; therefore it is आर्थ.
- P. 21, L. 8—तदुक्तम्। The author brings out the sense by the words विता च........तद्भियेया in the Kārikā. कर्मसामान्यवचनो वितः = the termination वत् is enjoined when the क्रिया is तेन तुल्यम् by Pāṇini 5. 1. 115. वाच्येति ।—(सा उपमा) वाच्या means श्रोती. L. 14—पूर्वस्था उदाहरणम्। that is of संपूर्ण आर्थी तिद्धतावसेया. L. 19—वितिश्व.....। Here the termination वत् is affixed by the rule तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः। पतितानश्रवृष्ट्या तुल्या पतितानश्रवृष्टिवत (तिष्टेत्)।

- P.21, L. 16—उत्कलिका:= उत्कण्डा:=longings. महत्=सम इव=like mine. अकाण्डोड्डामर:=suddenly provoked or furious. प्रचण्ड is another reading which means violent, enraged.
- P. 21, L. 27 to P. 22, L. 4—अस्मदर्थः। अहं in महत् is the उपमान; तच्छव्दार्थः—सा in तस्याः is the उपमेय. निर्गलाः=unbridled, unchecked. समर्पिताः=bestowd. स्युः=भवेयुः=would be. Here उत्कलिकाकर्तृकं भवनं in भवेयुः is the साधारणधर्मः वितिश्च —Here the termination वत् is applied under तत्र तस्येव (Pāṇini 5. 1. 116); thus it is संपूर्णा श्रोती तिद्धतावसेया.
- P. 22, L. 4-5 तस्या अपीतिपाठे।—Here when the reading is तस्या अपि, the वत् termination is to be applied to the base of अहम् in the genitive case; when it is तस्यामपि it is to the base in the locative case. L. 9.— पञ्चत्रकारा &c.—Thus संपूर्णो is of five kinds. See the table on page 35
- P. 22. L.10. तस्याश्च पञ्चविधत्वम् । छुप्तोपमा is also of five kinds. See the subjoined table.



- P. 22, L. 14. छसेकदेशलमपि! Here (in the example अखण्डेनेन्द्रना etc.) when we take असितोद्रत्व as the साधारणधर्म, it is not present in both; so it is also an instance of a छप्तापमा.

  L. 17—साम्यवाचकविच्युते:! When the साधारणधर्म is dropped. तद्वाचिविरहेण। when इवादि is dropped. तद्वाचि=उपमावाचि. L. 21— त्रयं अनुषज्यते! Here in the whole section the three expressions—संक्षेपाभिहिताप्येषा, कवित् समासे and निवध्यते are to be understood wherever they are required by the context. L. 22—साम्यवाचिवियोगेन! By dropping the साधारणधर्म. L. 25—शब्देन नेपालम्। Here the common property असितोद्रत्व is not expressed by words, as it is to be understood by implication.
- P. 23. L. 5— काद्म्ब:=कल्हंस:=a kind of goose with dark gray wings. सरोजकणिकागौरीम्। beautiful like the pericarp of a lotus. L. 8— यः समासहत्त्सामर्थ्यात्। Here the compound कर्णिकागौरी is to be taken as कर्णिका इव गौरी like शक्षीत्र्यामा by the rule उपमानानि सामान्यवचनैः (Pāṇini 2. 1. 55.); therefore it is वाचकछुप्ता. L. 10—एवमेकलोपे सति द्विविधा। 1 धमेन्द्रप्ता and 2 वाचकछुप्ता

- समासोपमा. L. 12—साम्यतद्वाचिविच्यवात्। When only the उपमान and उपमेय are mentioned, and साधारणधर्म and वाचक are dropped simultaneously, it is समासावसेया द्विलोपा. L. 13—लक्ष्यते। Here by the word साम्य, साम्यवाचकशब्द is to be understood by लक्षणा, as the idea of similarity (साम्य) is impossible to be dropped in उपमा.
- P. 23, L. 15—The two instances of द्विलोपा समासावसेया are त्रिदशाधीशशाईल and नीलोत्पलदलेक्षणा. In the first instance तेजस्त्रत्व or some such धर्म is to be understood as साधारणधर्म by implication and in the other, दीधेत्व, नीलत्व as साधारणधर्म. त्रिदशाधीशशाईल is a तत्पुरुष compound to be dissolved as त्रिदशाधीशः शाईल इव (श्रूरः) by the rule उपमितं व्याध्रादिभिः सामान्याप्रयोगे (Pāṇini 2. 1. 56); while नीलोत्पलदले इव ईक्षणे यस्याः सा नीलोत्पलदलेक्षणा is a Bahuvrihi compound.
- P. 24, L. 1—त्रितयलोप तु.....तद्वाचिवयोगात् । त्रिलोपा समासगा occurs where the words expressing साधारणधर्म, उपमेय and वाचक are simultaneously dropped. L. 3-4—अत्रापि...लक्ष्यते । Here, too, by the words साम्य and उपमेय, words expressing them are to be understood by लक्षणा as before. The example is शिश्चायवद्ना. Here the compound is a Bahuvrihi upon Bahuvrihi and to be dissolved thus:—शिष्टायया तुल्या छाया यस्य तत् । एतादशं वदनं यस्याः सा । In this instance शिश्कावित—the उपमान, वदनकान्ति—the उपमेय, आह्वादकत्वादि the साधारणधर्म common to both, and सादश्य all the four are cognised; but उपमान alone is expressed in words as शिश्च्छाया, the other three being understood by implication by the power of the compound.
- P. 24, L. 15—सुञ्चातुप्रत्यावसेया। This उपमा is of three kinds and is brought out by terminations such as क्यच्, क्यङ् and किए which are applied to प्रातिपदिक् or nouns. That which is formed by क्यच् is also of two kinds:—one formed by applying the termination क्यच् to a noun-root which is the object (क्में) of the action and which serves as उपमान in a certain subject when 'behaving ourselves towards the object' is the intended sense, by the Sūtra उपमानादाचारे (Pāṇini 3. 1. 10.), and the other formed similarly under the same circumstances, when the noun shows location (अधिकरण,) by the Vārtika अधिकरणाचिति क्तल्यम् on the same Sūtra. (See Pāṇini 3. 1. 10, and the Vārtika on it).

- P. 24. LL. IS-22—यथा समासे......निवध्यते। Just as a छुप्तेपमा in a समास is formed and understood by the force of the compound, in the same way, the उपमा involved in an expression which is formed on the authority of क्यच् termination enjoined in sūtra (सीम्रः)—उपमानादाचारे (Pāṇini's 3. 1. 10.) and in the वार्तिक on it (औपसंख्यानिकः),—अधिकरणाचेति वक्तव्यम् applied to उपमान in a certain subject, which is the object or location of an action respectively when 'behaviour towards' is the intended sense,—this सुख्यात्पमा is formed similarly and is understood by the power of its formation.
- P. 24. L. 26 to P. 25, L. 4—अत्र दुःस्थमिव...उपात्तः। Here दुःस्थः (meaning-one overpowered by extreme poverty) is the उपमान, भगवतः शिवस्य आत्मा is the उपमेय, आचार (behaviour towards) is the साधारणधर्म given by the क्यच्य्रत्यय. दुःस्थमिवात्मानं आचरन् behaving towards oneself (showing onself) as a poverty-stricken beggar. अत्र च...। Here उपमान and साधारणधर्म are expressed in words, and उपमेय and वाचक are to be understood by implication; therefore it is द्विलोपा सुन्धात्पमा. This is the instance of a सुन्धात्पमा when the object is the उपमान. नरकीयति कानने is the instance of सुन्धात्पमा when location is the उपमान. L. 6—अत्र नरकः &c. Here नरक is उपमान, कानन is उपमेय, आचार (behaviour towards it, brought in by क्यच् termination) is the साधारणधर्म, उपमावाचक इवादि is not used as the relation of उपमान and उपमेय is known by the power of क्यच् termination; therefore it is एकछसा, that is वाचकछसा. सुन्धात्पमा.
- P. 25, L. 11—The द्वसोपमा brought out by the force of the termination क्यङ् is when the doer of the action serves as उपमान, as the author says कर्तुराचारे क्यङा सा. L. 11—तथेति &c. ! The expressions तथा, उपमानादाचारे and कचित mentioned before are to be understood here. So the whole sense of the sentence is that a द्वसोपमा is sometimes formed by the termination क्यङ् (by the rule कर्तु: क्यङ् सलोपश्च—Pāṇini 3. 1. 2.) in the sense of 'behaviour towards'—applied after that which is the doer of the action and serves as उपमान at the same time.
- P. 25, L. 17— खद्योत:=ज्योतिर्मालिका=a line of light. It also means a fire-fly or the sun. तत्त्वान=distinct knowledge

4 1

of the real nature of things. L. 19 वयङ्गल्यगेपातः—The common property is आचार (behaviour) set forth by the termination क्यङ्. Here इवादि is not used as its sense is implied by the force of क्यङ् termination, therefore it is एकछुता, that is, वाचकछुता सुक्यत्मामा. LL. 21-25—कर्नुगमानिका किया—This छतांगमा is formed by the termination किय which is similar to क्यङ् in having the कर्ता as उपनान. 'सर्वमातिपदिकेम्य इत्येक'—This is the wording of the वार्तिक found in काश्यक द्वति. The वार्तिक of Kātyāyana discussed in the Mahābhāshya is 'सर्वमितिगदिकम्यः किव्या क्कान्यः' on the Sūtra 'कर्तुः वयङ् सलोपश्च' (Pāṇini, 3. 1. 11) which means उपमानवाचकेम्यः कर्नुवाचिम्यः सर्वेभ्यः प्रतिपदिकेम्यः आचारेऽर्ये कियुप्रस्थये विकल्पेन क्कान्यः।

- P. 25, L. 1—क्रुगानवत् is the present participle of the noun-root क्रगानु formed by applying किए termination to क्रगानु meaning fire. L. 4—न खल्बश्रूयमाणस्य किए:—Here आचार, the सावारणधर्मे, is to be understood by implication. It is not expressed as the termination किए which is applied for आचार, itself vanishes.
- P. 26, L. 6—एवं... । Thus the द्वसोपमा formed from पुन्यातु (noun-roots) is of three kinds by the application of the terminations 1 क्यच्, 2 क्यक् and 3 किए. That which is formed by क्यच् is of two kinds—(1) when क्ये is उपमान and (2) when अधिकरण is उपमान; those formed by क्यक् and also by क्रिए have no subdivisions. So all these taken together are four kinds of द्धरोपमा.
- P. 26, L. 11—कुल्लस्यसामर्थ्यावसेया। The दुनापमा occurring in the gerundial formation by णमुङ् which is a कुन् termination (i. e. a participial termination) is of two kinds—when the termination is applied to the object or subject of an action serving as उपमान by the rule 'उपमाने कर्मणिय'—(चात् कर्तरि)—(Pānini, 3. 4.45) as is said by the author himself उपमाने स्माणि वा कर्तरि वा यो णमुद्ध कपाश्चितः। तद्वाच्या सा। क्यादिगतः—The verbal form of the same root of which the gerundial formation (णमुद्ध-त) is enjoined, is to be used immediately after it, in the case of the roots क्यू and others, by the Sūtra 'क्यादियु यथाविध्यनुप्रयोगः' (Pāṇini, 3. 4. 46.).

- P. 26, L. 15.—इतरमनोदाहम्। This is an instance of छुसापमा formed by the gerundial termination णमुळ् applied to the root दह the object of which is the उपमान. Here इतरमनः = प्राकृतमनः 'ordinary man's mind' is the उपमान, भगवन्मनः is the उपमेय, दह्ममानत्व the property or condition of being burnt is the साधारणधर्म. All these three are expressed by words, साह्य्य being implied by the force of the णमुळ् termination, in the absence of the particle इव or the like; therefore this is the instance of a छुसोपना (where only one requisite viz. बाचक is dropped) formed by णमुळ् in which कमें is उपमान. L. 23.—सामान्य गणिचिन्तम्। सामान्यप्राणी = an ordinary (being) man void of excellent qualities. सः = भगवान. चिन्तायितृत्वम् = 'contemplating' is the common property. प्राणिचिन्तम् is the णमुळन्त gerund.
- P. 27, L. 3-कल्पवादेस्तिद्धितस्य प्रयोगात् By the application of the affia termination कराप and others of like nature in the sense of ईषदसमामी i. e. साहत्य (See Pānini, 5. 3. 67). L. 5-प्रभृतिशाहेश-The word प्रभृति includes the terminations कृत and others of similar nature which are enjoined by the rule 'sa प्रतिक नी' (Pānini, 5. 3. 96) in the sense of 'when the image is like the original', as अश्व इन अश्वकः, अश्वस्य प्रतिकृतिरित्यर्थः. L. 10-कृत्पाप्रत्ययेन—The idea of similarity is set forth by the termination कराप्. L. 11-प्रकृत्यर्थसदशे...विधानात् —The terminations and others of like nature are prescribed in the opinion of the revered Katyayana in the sense of an object similar to the original' (Cf. Kātyāyana's Vārtikas on Pānini, 5. 3.67). L 14 - अध्यक्त: इत्यत्र। Here the termination कन is e joined by the rule 'इवे प्रतिकृती' and 'संज्ञायां च' ( Panini, 5.3.95-97) in the sense of the image or being like the original' to which the termination is applied, as अশ্ব হুৰ সনিকারি: অপ্ৰক:= a being or image like a horse.
- P. 27, L. 15—आयः रालिकः is a ति दितानसेया त्रितयलो वे छ्रतोपमा. अयः रालेमान्त्रच्छितं is the explanation of the ति दित termination ठक् which is applied by the Sutra 'अयः राल्ठरण्डाजिनाभ्यां ठक्ठणें' (Pāṇini, 5. 2. 76). आन्यच्छित = व्यवहरित behaves, aims at. तिश्णः उपायः अयः राले (अयः रालेमाध्यवितः), तेन आन्यच्छितं व्यवहरित इति आयः रालिकः, साहिषकः क्रूरः इत्यर्थः । Compare महाभाष्य and कैयटः —अयः श्लिमित्रायः राले। महाभाष्य मू

(5. 2. 9.)॥ यथायः ग्रूलं तीक्ष्णमेवान्योपि तीक्ष्ण उपायोऽयः ग्रूलमुपचाराहुच्यते। कैयटः ॥ L. 18—अत्र.....। Here अयः ग्रूलं is उपमान, कश्चिद्धौन्वेषणोपायः is उपमेय, तीक्ष्णत्वादिः साधारणधर्मं and उपमानोपमेयभाव—all these four requisites are found. Out of these only the उपमान अयः ग्रूल is expressed in words; the other three are understood by implication.

P. 27, LL. 21-27-44 चात्र &c.—Now here is a question. Here as the उपसेय is swallowed up by the उपमान अय:शूल, and as an अन्त्रेषणोपाय the latter appears completely identified wi h it, it must be an instance of अतिशयोक्ति and not of उपमा. then how is it quoted as an instance of Equi? The answer is: -As in the instance शशिच्छायवद्नाम्, although वदन्द्छाया beauty of the face is completely shaled or hidden by शाही इहाया beauty of the moon, by adverting somehow to the knowledge of ha difference between the two, it is given as an instance of a kind of उपमा, so here too a similar argument may hold: thus there is no harm in taking it as an instance of EVHI. So, in the opinion of Induraja, आयःश्लिकः is a तिद्वतगा त्रिलोपा छुमोपना. But Mammata severely criticises this view, and by turning the tables by the same argument rejects this as an instance of त्रिलोपा लुप्तापमा and establishes it as an अतिशयोक्ति. (Compare Mammata's Tit at the end of the explanation of the Kārikā 'त्रिलोपे च समासगा.' Kāvyaprakāsa. P. 578.)

The विद्युतिकार also does not forego this chance of criticising Induraja. Following Mammata he avers that आयः श्रिकः cannot be regarded as an example of उपमा. He Says:— अयः श्रुके गन्दिन छतीत्यायः श्रुकिकः इत्यत्रायः श्रुक्ति प्रमानस्येवोपमानस्येवोपमानादर्था जेनोपायस्य कस्यचिद्रपमेयस्य, तेक्ष्यादेः साधारणधर्मस्य, द्योतकस्य च लोपात्रयलोप उपमेति न युक्तमिम्धानम् । अर्थाजनोपायस्यायक्श्रुक्तपतयाध्यवसानादतिश्वश्रोक्तिः बृधितम् । शशिच्छायवदनामितिवद्भविष्यतीति च न युक्तः परिहारः । अत्रापि शशी च्छाया यस्येति विवक्षायामुपमाविश्रान्तावपि रूपकत्वमेव । रूपकादावप्यस्ति श्रुपमाविश्रान्तिः । Those who compare the remarks of Induraja on this topic with those of the विद्युतिकार quoted here will not fail to notice how the views of the two commentators are directly antagonistic to each other.

P. 28, L. 1—एवं श्वा सुमूर्वति, कूलं पिपतिषति...। And in the same way, if, in the instances श्वा सुमूर्वति and कूलं पिपतिषति, there be something which would bring out the idea of difference



between the wish, expressed by the termination सन्, which is the उपमान and the tendency of dying or falling which is the उपमान and the tendency of dying or falling which is the उपमेय, the latter being swallowed up by, and thus completely identified with, the wish, then these may be given as instances of छन्तापमा. Otherwise they may be regarded as instances of अतिश्योक्ति. For a complete discussion of all these cases see Patañjali's Mahāthāṣya on 'आतो: इमेग: समा अनुहादिच्छायां वा' (Pāṇini, 4. 1. 7.) together with the gloss of Kaiyaṭa on it:—

महाभाष्यम् — आशङ्कायामचेतनेष्दसंख्यानम् । आशङ्कायामचेतनेष्द्रसंख्यानं कर्तव्यम् । अशाङ्कायामचेतनेष्द्रसंख्यानं कर्तव्यम् । अशाङ्काव्यक्ति । कृतं चाचेतनम् । अचेतनमहणेन नार्थः । आशङ्कायामित्येव । इदमपि सिद्धं भवति श्वा मुद्देतिति । न वा तुल्यकारणत्वादि च्छाया हि प्रवृत्तित उपर लिक्षः । न वा वक्तव्यम् । किं कारणम् । तुल्यकारणत्वात् । तुल्यं हि कारणं चेतनावति देवदत्ते कृत्रे चाचेतने । किं कारणम् । इच्छाया हि प्रशृत्तित उपलब्धिभवति । योध्यसी कटं चिक्षिपुभवित नासावाघोषयति कटं करिष्याभीति । किं तिर्हं संनद्धं रज्जुकीलपूलवाणि दृष्टा तत इच्छा गम्यते । कृलस्थापि पिपतिषतो लोष्टाः शिथन्ते भिद्दा उन्जायते देशान्तर-मुपतं कानति । श्वानः खल्विप मुद्देवः एकानतशीलाः ग्रानक्षाश्च भवति । उपमानाद्दा सिद्धमेतत् । खुछठिषत इत्र छुछठिषत । पिपतिषति इत्र पिपतिषति । न वे तिङन्तेनोपमाननत्ति । एवं तिर्हं इच्छनेच्छा सर्वस्य वा चेतनावत्वात् । अथना सर्वे चेतनावत् ।

कंग्रहः । आश्रष्ट्रायामित । आश्रद्धा संभावना । ..... । छुछुठिषत इति । ..... । वर्तमानसामीप्य इति छद्द प्रस्ययः । श्वा मुम्प्रेतीति । श्चनश्चेतन्थेपि जीविन्तस्य प्रियसाद्याध्याधिभमेवेपि तिर्यनस्वानमर्तुभिच्छा नास्ति । न चेति । कार्येणेच्छानुभीयते ......कार्यानुभेयच्छाश्रयेण सन् प्रयुज्यते इत्यर्थः । उपमानाद्वेति । यदिच्छानिमित्तं कार्ये तद्वेतनेषु नास्ति । यचास्ति न तिद्वच्छायाः कार्यभिति मत्वापरिहारान्तरोपन्यासः । न वै तिद्वन्तेनाते । तिहन्तार्थेनेस्यर्थः । कियायाः साध्येकस्वभावत्वादनिष्पन्नस्पत्वादिदं तदिति-परामर्शिव वयस्तुनोचरत्वादुनमानोपभेयभावस्थेदं तदितिपरामर्शाभावादितिमावः । इव-शन्त्रयोगे तु अध्यार पर्तु विद्यते । रोदितीव गायति नृत्यतीव गच्छिति देवदत्त इति । परिपूर्णेत च न्यूनस्योपमानं भवति । किया च सर्व स्वाथये समािति न्यूनस्वासंभवस्त-स्याम् । ..... । सर्वस्य वेति । आस्माद्वेतदर्शनेनेति भावः । ..... । वदः सर्वनावानां चैतन्यं प्रितीवाद्यतीत्यर्थः ।

P. 23, L. 6—आशङ्कायाम् .....। These three are the Vārtikas of the Venerable Kātyāyana on the Sūtra 'धातोः कर्नगः समानकर्तृकादिच्छायां वा' (Pāṇini, 3. 1. 7) which enjoins the termination सन् to be applied to a root, in the sense of इच्छा 'desire.' आशङ्कायामचेतनेष्यसंस्यातम्—As इच्छा is a चेतनधर्मे, the termination सन् showing इच्छा cannot be applied in the case of अचेतन or inanimate objects. A कूछ is such an inanimate object. To include the cases of inanimate objects, आशङ्का-याम् &c. should be inserted in the sūtra. आशङ्का-संभावना = possibility.

न वा तुर्यकारणत्वात् —Or आश्रद्धायां may not be inserted. For, the same reasoning can be applied to observe इच्छा which is inferred from प्राप्ति or tendency in the case of inanimate as well as in the case of animate objects. When इच्छा is thus inferred from tendency, it may be found both in inanimate as well as animate objects equally. For instance, when a potter wishes to make a चट jar, he does not proclaim that he is doing so, but we infer that he wishes to make a चट when he is found concerned with clay, wheel, rod &c. In the same way when we observe that stones are falling and changing their places and that cracks are produced, we infer that the bank is about to fall, i. e. wishes to fall (कुई पिपतिषति). A dog, also, when he is about to die (आ मुन्दित), prefers leneliness and his eyes are morbidly swollen.

उपमानाद्वासिद्धम् —Or कूळं पिपतिषति may be taken to mean पिपतिषतीव पिपतिषति wishes to fall as it were i. e. is likely to fall, as an animate being wishes to fall, by taking the case of an animate being as उपमान.

- P. 28. L. 8—अत्र हिन वा ...। Here by the expression तुल्यकारणत्वात् etc. in the Vartika, determination of identification between the two objects is suggested; but by the वार्तिक-'उपमानाद्रा सिद्धम्', the उपमानोपमेथभाव of them is expressed. L. 10—इयं च ...। In the example कूळं पिपतिपति and the like, as the termination सन् is applied to a धातु, and as the समन्त्यातु becomes a धातु again, the उपमा involved in it may be said to be a धातु रात्पा like a सुरुधात्पमा (i. e. a नामधात्पमा.).
- P. 28. L. 12—वर्शनानसामीप्यादी। The instances like अवमागच्छा में in the present tense for the immediate past or future which are enjoined by the rule 'वर्तमानसामीप्य वर्तमानवद्वा' (Pāṇini, 3. 3. 131) may be taken to be examples of a kind of उपमा or अतिशयोक्ति according to one's own clear apprehension.

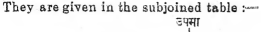
P. 28, L. 14. — चूर्णिकारस्य तु ..... अस्तीति । चूर्णिकारः = व्याकरणमहाभाष्यकारः । चूर्णिकद्भाष्यकारः स्यादिति त्रिकाण्डशेषः । But in instances like these, the Mahābhāṣyakāra prefers to have a kind of अतिशयोक्ति by adverting to the determination of identification, as, he says, 'न तिङ्तेनोपमानमस्ति'—उपमान can never exist coordinately with a किया, i. e. in उपमा or comparison a किया can never be the उपमान. In an उपमा, a sense (an object) which is सिद्ध is alone cited as an उपमान. As किया is always साध्य (in the process of being accomplished) and never सिद्ध it cannot be introduced as उपमान. Compare the Kārikā—

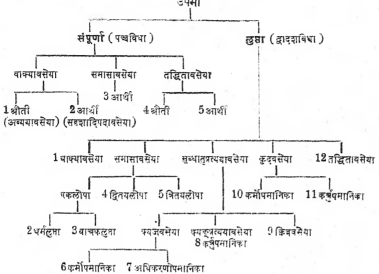
सिद्धमेव समानार्थमुपमानं विधीयते । तिङन्तार्थस्तु साध्यत्वादुपमानं न जायते ॥

Though तिङ्न can never be an उपमान, it can be an उपमेय with another, in a few cases, such as-ब्राह्मणबद्धीते क्षित्रयः. (Compare the whole passage in the Mahābhāshya on Pāṇini's Sūtra 'धातोः कर्मणः' &c. 3. 1. 7 quoted above). Mammaṭa seems to follow the Mahābhāshyakāra in all these instances.

- P. 28, L. 15—अत एव दिन्दना। For this reason Dandin has said with a great display of reasoning that there is a kind of उसेक्षा involving अतिश्योक्ति in the instance लिम्पतीव तमोद्गानि &c. लिम्पतीव तमोद्गानि is a मुद्धीभिषक्त example of उसेक्षा and is discussed by almost all Alankārikas. This reference to Dandin strikes one as most opportune and proper. Dandin has an elaborate discussion on the example लिम्पतीव in which he refutes the arguments in favour of the opinion that it constitutes an उपमा, and establishes with great force of argument that it is a clear instance of उसेक्षा. (Vide काल्यादरी—२. २२६-२३३.)
- P. 28, L. 18—तेन कदा देवदत्त ... I Thus in instances like कदा देवदत्त आमं गीमध्यसि—एष गच्छामि, the future tense is identified with the present tense being very close to it; hence it should be regarded as an instance of अतिशयोक्ति.

  L. 21—एवमन्यत्र I The same reasoning may be applied in the case of other instances also.
- P. 28, L. 22 to P. 29, L. 3—एवमेषा ...... द्विविधत्वम्। The whole passage summarises the various divisions of स्थमा.





P.29. L. 4—तदेवमेषा...। Thus 17 kinds of उपमा are explained by the Commentator: 5 kinds of संपूर्णा + 12 kinds of छुता = 17. Mammata recognises 25 kinds of उपमा, 6 पूर्णा and 19 छुता. Udbhata's divisions of छुतापमा as well as of संपूर्णा are based on the difference of the substratum (e. g. वाक्य, समास etc.) in which the उपमा is found; while Mammata's divisions are mainly based on the principle of the छोप of one, two or three of the requisites of उपमा.

It is sometimes interesting to see how two commentators differ in their interpretations of the same text. We have pointed out many instances where the विद्यतिकार criticises the views of Indurāja; but the occasions where the विद्यतिकार vitally differs from the actual interpretation of the text given by Indurāja have been comparatively few. We have already alluded to one such instance, viz. the different interpretations of भियोविभिन्नकालाई etc. (Kārikā 15) given by Indurāja and the विद्यतिकार. The present case is another instance in point. Indurāja sees in the Kārikās of Udbhaṭa only 17 varieties of Upamā described, while the विद्यतिकार can bring out as many as 21 varieties from the same Kārikās. Such divergence is perhaps rendered possible by the

laconic and incomplete expression of Udbhata. It would seem that all minutize of division were not settled in Udbhata's time and that he did not even intend to state or imply any definite number of the divisions of Upamā. But the commentators, coming later, according to the developed ideas of their times, try to fix upon a definite number of divisions and ascribe those to the original author. Thus the discrepancy between the interpretations of induraja and the faidant would only indicate that the divisions of each had increased in number and in scientific precision in the age that passed between Induraja and the modern commentator.

The विष्टतिकार thus states his 21 divisions—एवा (उपमा) च दिमेरा संक्षेपाभिहिताच्येषेत्युक्तः। पूर्णा छ्वा च । आग्रा त्रिया वाक्य समास-तिद्वित-गम्यत्वात् । प्रत्येकं श्रीतत्वार्थत्वभेदाद्वैविध्यम्। एवं पंद पूर्णाभेदाः।६। छुप्ताश्यास्तु वाक्य-समास-सुक्यातु-कृतिद्वितावसेयत्वा । पाञ्चविध्यम्। वाव्यगम्यायाः श्रीतत्वार्थत्वभेदाद्वै विध्यम्। २ । सुनासगम्यायाध्येक-द्वि-त्रि-लोपभेदात्साधारणधर्मलोपे श्रातत्वार्थत्वभेदाद्वे भेदौ चोतकलोपे त्वेक इत्येकलोपस्य भेदत्रयसद्भावात् पाञ्चविध्यम्। ५ । सुन्धातुगम्या-यास्तु क्यच्-क्यक्-क्विप प्रत्ययगम्यावात्, क्यच्प्रत्यगम्यायाध्य कर्माविकरणोपमान-त्वात्, कर्मोपमानिकायाध्येकद्विलोपत्तमेदद्वयवत्वात्मावविध्यम् । ५ । कर्मकर्त्रुपमानत्वेन कृदवसेया द्विधा । २ । तद्वितगम्यात्वेकव । १ । एवं पञ्च[द्वा] छप्ताभेदाः (२+५+५+५+१=९५) पूर्णाभिः सह एक्विशितिः। (१५+६=२१).

It will be seen that the विद्वतिकार recognises two divisions (viz. श्रोती and आर्थी) of पूर्ण वाक्यगम्या and हुसा वाक्यगम्या, while Indurāja recognises only one variety viz. आर्थी of these two वाक्यगम्या उपनाः. Thus the वित्रतिकार's number of varieties is increased by two. Again the विद्वतिकार puts down two divisions श्रोती and आर्थी for एकलोपे साधारणधर्मे छुता समासावसेया, while Induraja here also recognises only the आর्थी division. The বিশ্বনিকাৰ is thus enabled in all to increase his varieties by three on the strength of the example नेत्रेस्नित्पक्षेः पद्मिनुवैदिन सरःश्रियः । etc. Following the dictum of the grammarians viz. इवेन समासो विभक्तयलोपश्च the विवृतिकार optionally regards नेत्रीरिव as a compound; accordingly this becomes, in his opinion, समासगा उपमा which, as it is accompanied by इन, is to be regarded as a श्रीती variety. When we regard the समानधर्म as उपात्त in the form of the verb भान्त this becomes an example of पूर्ण समासगा आर्थी. When we take असितोद्रत्व etc. as the समानधर्म which is

here अज्ञुपात्त, this verse becomes an example of एकलोपे धर्मेद्धमा समासगा or वाक्यगा according as we consider नेत्रेरिव as forming or not forming a समास.

The increase of three varieties is thus accounted for. The addition of the fourth variety is made by regarding the कर्मोपमानिका क्यजनसेया छुप्तोपमा as two-fold while Induraja regards it as one. कर्मोपमानिका द्विधा एकळोपे द्विलोपे च भावात् । द्विलोपे यथा-'सदुःस्थीयन् छृताथाँऽपि etc.' (St. 26.) । एकळोपे 'पुत्रीयति शिष्यम्'- इत्याखुदाहार्यम् ।—विवृतिकारः ।

It is to be remarked that Induraja does not seem to be aware of the dictum इवेन समासो विभक्तचलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च l It is a वार्तिक on 'सह सुपा' (पा. सू. २. १. ४), and thus possesses supreme authority, only next to that of Panini, for the grammarians. It is really a puzzle how Induraja fails to notice it, as the वार्तिक cannot be a spurious one being noticed by the महाभाष्यकार in his exegesis on 'सह सुपा' (पा. सू. २. १. ४). Compare महाभाष्य, 2. 1. 2—इवेन विभक्तचलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च । इवेन सह समासो विभक्तचलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च वक्तव्यम् । वाससी इव कन्ये इव ।

- P. 29, L. 4—तदाहु:—। The commentator Indurāja gives a quotation in support of his 17 divisions of उपमा:—कृतिद्वितसमा-संभ्यः &c. The first line gives the five principal divisions of छ्यापमा; the second line, the two broad divisions of उपमा—पूर्णी and छ्या; the third gives the 3 divisions of छ्या based on the छोप of one, two or three of the requisites of उपमा at a time. The first two of these are of two kinds each, the third is of one kind only having no subdivisions. L. 8—पूर्वी भेदी द्विधा ...। एकछोपा is of two kinds:—धर्मेद्यस and उपमयवाचकछ्या; द्विछोपा also is of two kinds:—धर्मवाचकछ्या and उपमयवाचकछ्या. L. ॥—एषा चोपमा.....। Although this उपमा is of varied kinds it assumes the character of अलंकार only where it pleases the mind and not otherwise.
- P. 29, LL. 14-17—प्रतिवस्तूषमा। उपमानसन्त्रिधाने...। (Kārikā 22) अत्रोपमानोपमेययो:—That is called प्रतिवस्तूपमा where the word expressing similarity is used severally with reference to the उपमान and the उपमेय both.

The विद्यतिकार explains the कारिका in a few words thus:
बन्नीपनानोपमेथयोद्देयोरिंप समीप साधारणवर्षे पादानं सा प्रतिवस्त्यमा । अत एवं वस्तु
र [इ. इ. इ.]

वाक्यार्थः उपमानं वस्तुनो वाक्यार्थान्तरस्यात्र चानेकवाक्यत्वे इवादेरप्रयोगे किमुपमेर्थ किंवोपमानमिति प्रकरणाद्धि व्यवस्थेत्याह प्राकरणिकेतरेति ।

P. 29, LL. 17-20—नजु.....। Now there is a doubt. If the word expressing similarity is used more than once, then there must be more sentences than one. The words इव and the like are not used in different sentences, as their power of expressing the meaning is known to exist when they are used in one sentence. Then how can the idea of similarity be understood there in the absence of इव and other words of similar nature? To remove this doubt the author says:— आक्रणिकतर्थ... अन्यसम् । (Kārikā 23). L. 23. नानावाक्यलात्। Here though the words like इव are not used as there are different sentences, the relation of उपमान and उपमेथ is determined by the force of the meaning when the nature of the शक्रिणिक as well as of the अशक्रिण is clear to the mind.

The विवृतिकार reads उपसावाचिक्यन्येयम् instead of उपमावाचिक्यन्य-त्वम् and adds in the comment यत्प्राकरणिकम् तदुपमेयम् इतरन्त्पमानमिति। शब्दश्रन्येयमिखतोऽनन्तरं ब्रष्टव्यः।

P. 29, L. 25—इवादेरप्रतीतापि.....निवन्यना । इह प्रकारत्रयेण...। उपमा (comparison) is known in three ways in poetry: In some places दक्स is apparent, being distinctly expressed by the sorce of the words sq and the like, as in the instances चन्द्र इच सुखं अस्याः &c. In other places, it is cognised as indicated through the door of the expressed meaning of the words assisted by the peculiar power which they assume when they are in a particular position, i. e. in a compound, as in the instance राह्नीस्थामा. See the Mahābhāsya on 'उपमानानि सामान्यवचनैः' (Pāṇini 2. 1. 55). P. 30, L. 5-अत्र हि.....। Here the words शल्ली and स्थामा form one expression by compound, which possesses a peculiar power of expressing a specific meaning: and through the medium of this direct meaning, an indirectly indicated उपमा is apprehended. L. 6—क्वचित्रपमानोपमेथ...। While in other places, its cognisance is apprehended merely by the force of the meaning, in the absence of a word or a particular operation (संस्कार) capable of bringing out the relation of उपमान and उपमेय, as in रूपक, दीपक, प्रतिवस्तपमा etc. L. 8-अतबास्यां...। Therefore in this प्रतिवस्त्पमा, the relation of उपमान

and उपनेय is apprehended by the force of the meaning alone; so there is no fault or discrepancy (in the definition).

P. 30, L. 11—ताहराः । Nominative plural of ताहरा feminine gender. बिरला: .....। Rare are the treasures of good disposition and heauty of that kind in this world: how many nights are there in a year, in which the moon is full? संपदः = संभाराः = treasures. ताह्यः = सकळलोकोत्क्याः = surpassing all men, excellent. विरला:=कतिपयजनजप:=found in some men. rare. L. 17 - विरल्लम is the common property which is expressed by the word कियल: in connection with the उपमान-निशाः and by विरलाः in connection with the उपमेय - • संपदः.L. 18-इवाद्यनपादानेपि। Here the relation of उपसेय and उपसान is known by comprehending the nature of the प्राकरणिक and of the अप्राकरणिक though no words like इव are used. L. 19 - वस्त्रिन वस्त्रिन ...। प्रतिवस्तपमा is so called because the common property is attached severally to each वाक्यार्थ (वस्त्रान वस्त्रान). Mammata derives the word प्रतिवस्त्पमा in a different way-वस्त्नो वाक्यार्थस्य उपमान्त्वात् प्रतिवस्त्पमा. (See Kāvyaprakāśa, 10, P. 634.)

## VARGA II.

This Varga treats of six alankāras. The order of enumeration is the same as that of Bhāmaha and Dandin.

Bhāmaha:-

आक्षेपोर्थान्तरन्यासो व्यतिरेको विभावना । समासातिशयोक्ती च षडछंकृतयोपराः ॥

--भामहालंकारः-२. ६६.

Dandin :-

आक्षेपोर्थान्तरन्यासो व्यतिरेको विभावना । समासातिशयोत्त्रेक्षा हेतुः सूक्ष्मो छवः क्रमः ॥ —काव्यादर्शः-२. ४-५.

This order is quite unscientific and is not followed by modern authors. The figures हेतु, सूक्ष and छन of Dandin are not accepted by Bhāmaha and Udbhaṭa, and generally by

Kāśmīrian writers, although some of them recognise सूझ्म See our Introduction pp. xi-xii.

- P. 31, L. 3.—समासातिशयोक्ती च। Here the word उक्तिः is to be connected with both समास and आतिशय so that the alankāras are समासोक्तिः and आतिशयोक्तिः
- P. 31, LL. 6-7— प्रतिषय इवेष्टस्य... (Kārikā 25)। "Poets always call that [figure] Akṣepa which is an apparent negation of the desired meaning with a view to convey some speciality [of it]." This definition of Akṣepa is practically the same as that of Bhāmaha. Mammaṭa also speaks of आहेष in nearly the same terms.

भामहः—प्रतिषेध इवेष्टस्य यो दिशेषाभिधित्सया। वक्ष्यमाणोक्तविषयस्तत्राक्षेपो द्विधा मतः॥ —काव्यालंकारः-२,६७,

मम्मटः — निषेधो वक्तमिष्टस्य यो विशेषाभिधित्सया । वक्ष्यमाणोक्तविषयः स आक्षेपो द्विधा मतः ॥ —काव्यप्रकाशः-१०.१०६.

- P. 31, L. 8— वक्रमणितिः । Artificial form of description. In आक्षेप the thing of which some विशेष is to be eventually impressed is apparently negatived. The negation is not real. Hence वक्रमणिति.
- P. 31, LL. 9-11— स प्रितिषेध:.....पर्यवसानात्। Supply निषेधस्य before अवान्तर्॰. अवान्तर् वाक्यार्थ—Subordinate meaning of the sentence. The sentence then means: The negation of the desired sense being subordinate, the sentence does not culminate in it; therefore the negation becomes an apparent one and not a real one.
- P. 31, LL. 11-14— अवान्तरं...... वाद्भवति। The subordinate position of निषेष in the sentence arises from its conflict with the meaning desired to be prominently established. तत्र हि..... शिकरोति।—तत्र = वाक्ये. The meaning desired (विधित्सवार्थ) being introduced first in the sentence stands as firm and predominent, and deprives (प्रच्याच्य etc.) the negation of its negatory purport as it is contradictory to itself (i. e. विधित्सवार्थ) Therefore the निषेष्य assumes a subordinate position before it and loses its reality; and instead of opposing the विधित्सवार्थ by its subordinate position, it even

implies some special excellence (विशेष) residing in the principal meaning (विधित्सितार्थ). निषेध इव न तु निषेध एव—negation as it were, but not actual negation.

P. 31, L. 16— इष्टार्थनिराकरणस्य लेशेन। With only a bit of the negation of desired meaning i. e. with practically no negation. संभवदाक्षेपसंज्ञकः—Construe as follows: [इष्टार्थनिराकरणस्य लेशेन] संभवन्ती आक्षेपसंज्ञा यस्य।

Indurāja's comment on Kārikā 25 directly explains the nature of Aksepa and does not diviate from the text But the विश्वतिकार here refers to a fanciful objection and gives its rebuttal along with it. But further on he says that both the objection and its refutation are out of place here as they cannot arise out of the definition of Aksepa as it stands. The whole passage reads thus-"प्रतिषेध इवेष्टस्य.....।" (Kārikā 25)—अभिमतस्याशक्यवचनत्वादिविशेषप्रति-पादनाय यः प्रतिषेधः प्रतिषेध इव मुखं पद्मं पद्ममिवेतिवत न त प्रतिषेध एव तसाक्षेपं वदन्ति । न च वाच्यं प्रतिषेथे सति इष्टमिष्टमिव भवत्विति । यस्मात्प्राकरणिकत्वाह्रव्य-स्थेमा इष्टोऽर्थस्तस्य च निषेधः कियमाणोऽङ्गतां प्रतिपद्यते नासौ प्रतिषेध इव न त्विष्ट इष्ट इवेत्ययक्ते चोद्यप्रतिसमाधाने । यतोऽस्त्वेवं तथापि नाक्षेपलक्षणप्रसक्तिरिष्टस्येव प्रतिषेध इत्यन्भिधानात्। The gist of the objection is: Why should not the वक्तिमिष्ट itself be regarded as इष्टमिन instead of regarding the प्रतिषेध as प्रतिषेध इव. That is, why should we not regard the negation as real and the desired meaning only apparently so, instead of regarding the negation as unreal? But this objection cannot, says the विश्रतिकार, arise out of the लक्षण of आक्षेप; for इव cannot be construed with इष्ट as the author has not said इष्ट्रस्येव. The wording is प्रतिषेध इव, and इव can go only with प्रतिषेध.

- P. 31, L. 20— व्व्यमाण...... धानात्। The negation refers to the desired thing (इष्ट) which is to be said, or is already said.
- P. 31, L. 21 to P. 32, L. 2— इष्टवं चेच्छाकर्मता...... कर्मत्वं भवति। Now इष्ट means the object of one's wish; and it is not necessarily always the object of expression. A thing which is इष्ट (desired) may or may not be actually expressed. The division व्यमाणविषय and उत्तविषय would not therefore be proper, for both these terms would require the desired thing (इष्ट) to be the object of actual speech. To remove this difficulty



the author says निषेधेनेव etc. The विवृतिकार introduces the Karika निषेधेनेव॰ thus:-नजु चेष्टमिच्छाकर्म तत्कदाचिनेवोच्येत । तद्वक्ष्यमाणोक्ति॰ विषयत्या द्वैविष्यमित्याह—निषेधेनेव॰.

P. 32,L. 3—निषेधेनेव तद्दन्धो.....(Kārikā 26 b)। —विधेयस्य निषेधेनेव तद्(-आक्षेप-)बन्धः। "Aksepa is made up by the apparent negation of the thing to be asserted."

The chief point is that the word विधेय is used here instead of इष्ट. In the first definition it was the negation of वनतुमिष्ट and here it is the negation of the actual विधेय. Combining these two definitions Indurāja says—विधानकमेताद्वारेणेवात्र इष्टत्वमवसीयते निबन्धनान्तराभावात्. इष्टत्व can only be known in a sentence by the fact that a thing is being asserted (lit. being made the object of the action of asserting), for there is no other clue to know it. Thus when a thing desired to be asserted (वक्तमिष्ट) is actually expressed (either verbally or by implication) then the apparent negation of it is called आहेप.

P. 32, LL. 6-11—विधानकर्मता.....उक्तविषयता आक्षेपस्य । विधानकर्म—that which is asserted, an assertion. An assertion is of two kinds: (1) implied and (2) verbal. When the विधित्सतार्थ is not directly expressed in words but is learnt from the निषेध (helped by other clauses) made of it then the assertion (विधानकर्मता) is only implied (आर्थी). But when it is directly expressed, it is verbal (शान्दी). In the first case viz. when the assertion is not made but is understood by the negation of it, the आक्षेप is वक्ष्यमाणाविषय. In the second case it is उक्कविषय.

विवृतिकारः —विवक्षितत्वरूपं विधेयत्वमत्रेष्ठत्वम् । तेन विवेयस्यावश्यमुक्तिकिया-संभवाद्थेत्वे शाब्दत्वे च सति द्वैविष्यम् ।

P. 32, LL. 15-16— अहो स्मरस्य माहात्म्यम् । — "Oh, the greatness of the God of love that even Rudra should be reduced to such a plight! (Or) let us forbear, what are we to measure off the water of the occan by pitchers?" This is वश्यमाणविषय आक्षेप. Here the विधित्तितार्थ or वक्तमिष्ट अर्थ is मन्मथमाहात्म्यम् तदवस्थाविशेषयुक्तम्. Here निषेघ is expressed by words इयदास्ताम् 'let us forbear.' The निषेघ is made because the मन्मथमाहात्म्य and its विशेषs are impossible of description on

account of their infinity. Therefore मन्मथमाहात्म्य is not elaborately described, but only in a meagre way such as रहेपि नाम ईदशी दशा etc.

The विष्टतिकार's comment on the verse is—अत्र स्मरमाहात्म्यं प्रतिपाद्यितुमिष्टम् । तस्य चेयदास्तामिति निषेधः । स चाङ्कत्वादशक्यतद्वर्णनत्वं विशेषं प्रतिपादयतीति निषेध इव । माहात्म्यस्य च यद्धद्र इत्यादिना सामान्येनेवोक्तेः विशेषं-णानिभधानाद्वस्यमाणविषयत्वम् ।

Thus obviously the निषेध of स्मरमाहास्य is here an apparent one, because it is subordinate to the विविद्यार्थ viz. स्मरमाहास्य. Now, by the clause समुद्राम्भः कुम्भेमीतुं तु के वयम्, the आनन्त्य of स्मरमाहास्य is set forth by the similarity of समुद्राम्भस with स्मरमाहास्य. The आनन्त्य of स्मरमाहास्य is the principal वाक्यार्थ and निषेध is the अवान्तर वाक्यार्थ.

The rest of Indurāja's discussion amounts to nothing more; it only elaborately shows the subordinate nature of निषेप. He means to say:—'It cannot be said, in this example, that the sentence culminates in प्रतिषेप, and therefore प्रतिषेप is principally meant. In रक्तः परो भवति no one can say that the principal meaning of the sentence is only परभवन as the sentence culminates in भवति. But the principal aim in the sentence is on the रक्तव of पर. Similarly in Akṣepa the sentence cannot be said to convey negation as it is not the meaning desired to be expressed.'

In Aksepa the निषेच does not obliterate the principal अर्थ; on the contrary it heightens the greatness of the principal अर्थ by the semblance of प्रतिषेच. Thus here the प्रतिषेच—इयदास्ताम् brings into prominence the infiniteness of समरमाहात्म्यावस्थाविशेषs.

P. 33, LL. 12-15—अत्र च.....व्हयमाणतया सूचनम्। In this example the मन्मथमाहात्म्यविशेषs are not verbally stated; they are only understood by the निषेध made of them by 'इयादास्ताम्' etc. Therefore this is व्ह्यमाणविषय आक्षेप. The व्ह्यमाणविषयता of this example is really open to objection as the स्मरमाहात्म्य is actually stated by the words अहो स्मरस्य माहात्म्यम् etc. This objection is elaborated by the विश्वतिकार for which see our extract infra.

P. 33, L. 19—इति चिन्तयतस्तस्य..... । "While musing in this way, it is strange that his thoughts had no end;

or (there is no strangeness in this) where is the end seen of thoughts inspired by Cupid as well as of time?" अञ्च...... आक्षिप्यते । The assertion of चित्रत्य which is expressed is objected to by क वा etc. on account of the celebrity (of the आनन्त्य of कामविकरपs). As the infiniteness of musings inspired by love is well-known, there could be no strangeness (चित्रत्य) in Siva's endless musings.

The विश्वतिकार follows रुद्ध and apparently इन्दुराज. He says—अत्र चित्रत्वस्योक्तिः क वेति निषिध्यते । प्रसिद्धत्वं चात्रहेतुः । पूर्वत्र विरुद्धत्वम् । न हि तद्वर्णनसंभवः । आभ्यामेव निमित्ताभ्यामाक्षेपो भवति ।

P. 33, L. 21—पूर्वत्र खलु......परिह्मलादिति। Indurāja here introduces रहट's 'definition and divisions of Akṣepa and applies the same to उद्भट's examples. रहट's definition is 'वस्तु प्रसिद्धामित etc.' (रहट's कान्यालंकार, ८.८९.). It means—'when a thing (वस्तु) described is प्रसिद्ध or विरुद्ध and the statement about it is objected to by another statement, the intention being to affirm the thing (वस्तु) described, then the figure is आक्षेप.' Indurāja says that the first example viz. अहा स्मरस्य माहात्म्यम् etc. is विरुद्ध आक्षेप. For, the words स्मरस्य माहात्म्यम् etc. are अश्वन्य-त्वाद्विरुद्ध useless and therefore they are objected to. In the Ex. इति चिन्तयतस्तस्य, कामविकल्पानामानन्त्य is प्रसिद्ध, and therefore it is प्रसिद्ध आक्षेप. To support the प्रसिद्धल of कामविकल्पानामानन्त्य the similitude of time (काल) is introduced.

We see here no propriety in introducing the definition of रहर and trying to apply it to उद्धर's examples. His definition is of a different type and only with great difficulty can be applied to उद्धर's examples. Some confusion of ideas is to be seen as regards the example इति चिन्तयतस्तस्य. According to the definition of Kudrata the प्रसिद्धनस्तु itself should be objected to to constitute आक्षेप; while in the example इति चिन्तयतस्तस्य, all that Indurāja has been able to prove is that चित्रत्वस्य उन्ति is objected to on account of प्रसिद्धन्व of something else i. e. कामविकल्पानन्तत्व. The चित्रत्व itself cannot be said to be प्रसिद्ध. For Rudrata's Akṣepa and its examples, see his कान्यालंकार ८,८९; P. 117.

P. 34, LL. 2-6— काळतुल्यतया.....उक्तविषयता आक्षेपस्य। In the example इति चिन्तयतस्तस्य, the विधित्सितार्थ is the endlessness of फामविकल्पड. The संविज्ञानपद्ग्यन्य (incomprehensible) आनन्त्या-

त्मक निशेष is the principal नाक्यार्थ and hence the निषेध is the अनान्तरनाक्यार्थ. Thus the निषेध is only apparent, therefore this is आक्षेप; and the निन्नत्न of which निषेध is made is expressly stated, therefore it is उक्तिनिषय आक्षेप.

It should be noted here that the meaning of which विशेष is established is the endlessness of कामविकल्पड. But the निषेष is not made of it but of चित्रत्व. And by the निषेष of चित्रत्व the विशेष of the endlessness of कामविकल्पड is understood. It will be seen from this that it is not quite necessary that the निषेष should always directly apply to चक्कमिष्ट. The विशेष understood must, however, always pertain to the वक्कमिष्ट. Indurāja does not seem to have noticed the fact that the निषेष here is not of वक्कमिष्ट but of चित्रत्व which can only be identified with वक्कमिष्ट by a far-fetched relation. कामविकल्पाना-मानन्त्य is really the वक्कमिष्ट.

P. 34, LL. 7-8— शब्दस्पृष्टेथवाप्यर्थे.....। Construe—(वक्त-मिष्टस्य) निषिद्धता यत्र तिद्दरोधेन तदङ्गं भवति असौ आक्षेपो भवेत्। निषिद्धता = (apparent) प्रतिषेधः तिद्वरोधेन=वक्तमिष्टस्य विरोधेनः तदङ्गम्=वक्तमिष्टस्य अङ्गम्.

The वित्रतिकार, at the end of his comment on आक्षेप. brings in the views of other critics who regard both the examples of Aksepa given by Udbhata as improper. He plunges into a prolonged discussion stating the pros and cons on each side, though at the end he seems to have thrown his weight on the side of those who demur to Udbhata's examples as improper. He says - अत्र केचिदाचक्षते । एतदुदाहरणद्वयमपि न युक्तम् । तदा (-दाम-) प्यदाहरणमुक्तविषयमेव । अहो समरस्य माहात्म्यमिति सामान्येन यद्भेडिप दशेदशीति च विशेषेण स्मरसाहात्म्यस्योक्तत्वात् । यच्च सामान्यविशेषाभ्यामुक्तं तद्यद्य-नुक्तमुच्यते, सर्वमिदानीमनुक्तं स्यादेवमिप वा चित्रत्वमप्यनुक्तिभिति कथमुक्तविषयता। प्रत्यमात्र सामान्येनैवोक्तिः । अथोच्यते नात्र स्मरमाहात्म्यमाक्षिप्यते अपि तु स्द्रद-शेहशीति, तद्यक्तम् । तस्या इष्टत्वेनाप्रतीतेः । 'यद्वदेऽपि दशेहशी'ति स्मरमाहात्म्योपो-द्वलनार्थं न तु विपर्ययः। प्राकरणिकत्वादार्थमस्याः प्राधान्यमिति चेत् एवमपीदशीत्येतत्पदं प्रत्यक्षानिर्देश्यविषयत्वात् निराकाङ्कमतो नात्र किंचिद्वस्यमाणम् न हि तादशीति पदवदस्य साकाङ्कत्वमिति पुनरप्युक्तविषयता । कथं चात्राक्षेपव्यपदेशः । न हि तिनिमित्तात्र चारुत्व-प्रतीतिरिपत्वितशयोक्तिः स्विहृताक्षेपहेतुका । तेन संकरोऽयम् । द्वितीयस्मिन्नपि श्लोके क्रवेखनेन न चित्रत्वमाक्षिप्यते । अपि त्वन्तेक्षितत्वम् । तचाक्षेपपर्यवसानमिति चेदनन्वये-ऽप्याक्षेपप्रसक्तिरपह्नतिरूपकदीपकादाविप उपमाप्रसङ्गश्च । अथ तत्र भङ्गचन्तरेण आक्षेपादीनां स्थितिरिति नाक्षेपादित्वमिहापि विन्छित्त्यन्तरेणाक्षेपस्थितिरिति कथना-न्यत्वम् । अथ गम्यमानोरप्रेक्षावत् गम्यमानत्वेऽप्याक्षेपस्यालंकारान्तरत्वानिभधानादा- क्षेपत्नमेवेष्यते। तह्युंस्प्रेक्शालक्षणवदिह विशेषो वक्तव्यः। तदेवमन्यत्रापि क्रमवी विचारः प्रक्रतक्षतिमादधाति नार्रमामिद्रिशैत इत्यनया दिशा सर्वे विचार्यम्। एते त्वाहरणे वक्यमा-णविषये—

> सुह्अ विलम्बसुथोयं जाक्लंमविरहता अरिहिअअं। उद्मिविलणभिणिसं अहवा बोलेसु की भणिमो॥ बालअनाहदूरं ताअविदसिंतिणम्हवावारो। सामरह तुज्झअसेए अंधमक्खरं भणिमो॥

At least he seems to have decided that the verse अहो स्मरस्य माहात्म्यम् cannot be cited as an example of वस्यमाणविषय आक्षेप as the वक्तामिष्ट is directly expressed therein. He, therefore, brings in his own examples to illustrate वस्यमाणविषय.

It will be observed that Udbhata's definition of Aksepa is practically the same as that of Bhāmaha. Bhāmaha has:—

प्रतिषेध इवेष्टस्य यो विशेषाभिधित्सया । आक्षेप इति तं सन्तः शंसन्ति द्विविधं यथा ॥

-काव्यालंकार, २.६८.

Udbhata extends this definition and adds the appendage-

वक्ष्यमाणोक्तविषयः स च द्विविध इन्यते । निष्धेनेव तद्वन्धो विधेयस्य च कार्तितः ॥ (Kārikā 26)

by way of further explanation. Having stated the द्विविधल of Aksepa here (in kārikā 26) he substitutes कवयः सदा for Bhāmaha's द्विविधं यथा in the first Kārika. Bhāmaha states here that Aksepa is of two kinds. But in the immediately preceding verse No 67, i. e. after the enumeration of the 6 alankāras beginning with आहेप, he gives the explanatory clause—

वश्यमाणोक्तविषयस्तत्राक्षेपो द्विधा मतः । एकरूपतया शेषा निर्देश्यन्ते यथाकसम् ॥ (Verse 67.)

Bhāmaha first introduced the varieties and named them as वस्यमाणविषय and उक्तविषय which are accepted by Udbhata, Mammata and others after him. Mammata has in fact borrowed all ingredients of his definition from the two Kārikās 25 and 26 of Udbhata. He has—

निषेधो वक्तमिष्टस्य यो विशेषाभिधित्स्या । वस्यमाणोक्तविषयः स आक्षेपो द्विधा मतः ॥

—काव्यप्रकाश; १०, पृ. ६५४.

Mammata substitutes निषेघो वक्कमिष्टस्य for Udbhata's प्रतिषेध

इवैष्टस्य. But he brings in the sense of इव by his ज्ञति—'निषेघो निषेघ इव etc.' He also omits आक्षेप इति तं॰ (Kārikā 25 b) which serves no useful purpose in the definition. Thus we see that the figure Aksepa of these Kāśmīrian writers is essentially of the same type and that their definitions closely resemble each other.

Now if we see the treatment and definitions of Aksepa given by such writers as Dandin, Vagbhata and Bhoja we shall have a clear idea how these authors intrinsically differ from Kāsmīrians like Bhāmaha, Udbhata and others. and at the same time resemble one another as exponents of one school are expected to do. Dandin defines Aksepa thus—' प्रतिषेधोक्तिराक्षेपः'—काव्यादर्शः,२.१२०. Bhoja has :—'विधिनाथ निषेधेन प्रतिषेधोक्तिरत्र या। शुद्धा भिश्रा च साक्षेपो रोधो नाक्षेपतः पृथक् ॥ --सरस्वती-कणाभरणम्, ४.६४. Vāgbhata (of Vāgbhatālankāra) says-उक्तियत्र प्रतीतिकी प्रतिषेधस्य जायते । आचक्षते तमाक्षेपालंकारं विव्रधा यथा ॥— वागभटालंकार:, ४.७५. It will be seen that all of them have प्रतिषेधस्य उक्तिः as the principal constituent of Aksepa; none of them does say that प्रतिषेध should be प्रतिषेध इव. and none of them does notice the varieties वृक्ष्यमाणविषय and उक्तविषय. From what has been said above it will be noticed that the figure Aksepa is treated mainly in two ways by different writers. One way is that adopted by Udbhata. Other writers of the same type are Bhāmaha, Mammata, Ruyyaka and the writers of modern times who follow Mammata. opinion of these writers Aksepa is only an apparent denial for the purpose of putting special emphasis on the विधित्सितार्थ. The other way of defining is that of Dandin, Bhojarāja and others, whose Aksepa may include real contradiction. The प्रतिषेधोक्ति need not be apparent. Thus in the treatment of आक्षेप, it will be seen, the Kāsmīrian writers are marked out as distinct from the non-Kasmīrians or Vaidarbhas like Dandin, Bhoja and others. Vāmana has a peculiar kind of Aksepa, viz. the denial of उपमान. "उपमानाक्षेपश्चाक्षेपः।" काव्यालंकारसूत्र— ४. ३. २७.

P. 34, LL. 14-17—अर्थान्तरन्यासः । समर्थकस्य पूर्वे पत्...... (Kārikās 27, 28 a¹) The four varieties of Arthantaranyasa are:—

<sup>(1)</sup> यत् समर्थकस्य पूर्वे वनः (उक्तिः) अन्यस्य (समर्थ्यस्य) च प्रष्ठतः [उक्तिः]।

- (2) यद वा [प्रथमभेदस्य] विपर्ययेण स्यात् ।
- (3) हिशब्दोक्तया।
- (4) अन्यथापि वा।

It will be seen that Udbhata is only explaining the four varieties of Arthantaranyāsa; he does not give any regular definition of the figure. Indurāja notices this and gives a definition gleaned form the above कारिका in his own words, यत्र समध्येसमर्थकमानः सोधान्तरन्यासः which is the same as समर्थकस्य समध्येस्य च उक्तिः।

The विद्वतिकार explains the Kārikā and gives the varieties in his own way, thus:—
अनुपपद्यमानतया असंभाव्यमानस्यार्थस्य समर्थनार्थमर्थान्तरस्येव यन्न्यसनं सोऽर्थान्तरन्यासः । स च समर्थकस्य प्रागुपादाने समर्थ्यस्यवेति द्विभेदः, प्रतिभेदं च हिराब्देन योगे।
वियोगो वेति चतुर्विधः ।

- P. 34, LL. 18-20—तत्र हि.....गर्माकृतत्वत् । Really speaking the figure Arthāntaranyāsa is very meagrely connected with the अनुमान of Logicians; but Indurāja seems to indicate that Arthāntaranyāsa is really अनुमान having the व्याप्ति and पक्षमंता in a veiled form. Arthāntaranyānsa requires समर्थसमर्थकमान which is not the same as कार्यकारणमान or व्याप्यव्यापकमान that is required for the logical अनुमान. As a matter of fact the figures हेतु and काव्यालङ्क are somewhat allied to the logical अनुमान and the figure अनुमान is still more akin to it, in fact it is the same as logical अनुमान (inference) plus the poetical charm.
- P. 34, L. 19—व्याप्तः—"यत्र यत्र यूमस्तत्र तत्र विहिरिति साह्चर्यनियमो व्याप्तिः।"—तर्कसंप्रहः। 'The invariable concomitance of the thing to be inferred (व्यापक) and the indicatory mark (व्याप्य)' is व्याप्ति. This व्याप्ति is the basis on which अनुमान or inference is founded. पक्षधमैता—"व्याप्यस्य (धूमस्य) पर्वतादिवृत्तित्वं पक्षधमैता।"—तर्कसंप्रहः। 'The connection of the व्याप्य (the indicatory mark i. e. धूम) with the पक्षः(i. e. पर्वत् etc.)' is पक्षधमैता.

The students will not fully understand the process of inference from the above scanty explanation. Some more lines are therefore added with a view to bring to their mind a clear idea of the process as treated in our Indian logic.

व्याप्ति is of three kinds-केनलान्नयि, केनलव्यतिरोक and अन्वयव्यतिरेकि. अन्वयन्याप्ति is the positive concomitance, e. g. यत्र यत्र धूमोस्ति तत्र तत्र विहरिस्त. व्यतिरेकव्याप्ति is the negative concomitance, e. g. यत्र विह्नर्नोस्ति तत्र धमोपि नास्ति. The व्याप्ति which holds good both positively and negatively is salled अन्वयव्यतिरक्तव्याप्तिः Where it holds good only in the positive way it is केव्हान्वयव्यापि and where it holds good only in the negative way it is केवलव्यतिरेकव्याप्ति. लिङ्क is the cause or indicatory mark of anything that is inferred. लिङ्गपरामशे or simply प्रामशे is the whole process of infernce as वृद्धिन्याप्यधमवान्यं पर्वतः. are the important terms concerning the अनुसान. Now the nature of the whole process of अनुमिति is shortly this. We must have first three things for a valid inference-(1) पक्ष i. e. the thing about which something is to be proved, e. g. पर्वत: (2) साध्य i. e. the thing which is to be proved in connection with पक्ष. e.g. अप्ति: and (3) साधन or the cause. e.g. This last is also called लिङ्ग or व्याप्यं. Two things are necessary for the fulfilment of the inference, viz. व्याप्ति and पक्षधर्मता. यत्र यत्र धुमः तत्र तत्र विह्नः is व्याप्ति, तथा विह्नव्याप्यधमवान अयं पर्वतः is पक्षधर्मता, तस्मात् विह्नमानयं पर्वतः is, the inference. If either the व्याप्ति or the पक्षधमैता does not exist the साध्य cannot be proved. For instance, पर्वतो वान्हिमान् पाषाणमयत्वात् or असमनत्त्वात : here the व्याप्ति i. e. यत्रे यत्र अक्षवत्त्वम् तत्र तत्र विह्नमत्वम् does not Therefore the अनुमान is false. Also, पर्वतो वहिमान महानसी-यध्मन्त्वात्; here the पक्षधर्मता i. e. merely धूमनानयं पर्वतः does not exist. Therefore the अनुमान is invalid.

Now take any example of अर्थान्तरन्यास. It will be seen that the logical अनुमान cannot be said to be existing there. Take the verse तन्नास्ति यन कुरते etc. There the meaning stated in a logical form will be: शर्वो बद्दम्य बतेत, अखन्तकार्थिकस्य अगतिकगतित्वात्. The पक्ष here will be शर्वे, the साधन or व्याप्य (cause) will be अगतिकगतित्वम् and the साध्य will be बद्दम्यवर्तेनम्. Here the पक्षयमेता viz. शर्वः अगतिकगतित्वान् holds good. But the व्यप्ति viz यत्र अगतिकगतित्वम् तत्र तत्र बद्दमवनम् cannot hold good, All people who have pressing needs do not become बदु or celibates. Thus the real process of causation or inference does not exist in अर्थोन्तरन्यास. What exists is the समध्येसमयेकभाव and not कार्यकारणमान or व्याप्यवापकमान.



- P. 34, L. 21—सूच चतुर्विधः etc. । The four varieties are:-
  - (1) समर्थक first and समर्थ्य afterwards, हिसन्द present;
  - (2) ,, हिरान्द absent;
  - (3) समर्थ्य first and समर्थक afterwards, हिशब्द present;
- (4) ,, , , , , हिशब्द absent. The examples of these are given in order.
- P. 34 L.L. 25-27—तन्मारित यत्र कुरते etc.। Example of the first variety, अत्यन्तकार्यिक—One having very pressing needs and having no ostensible means of satisfying them.
- P. 35, L. 11— प्रतस्थे भूषीटिरतः etc. 1 This half is only a paraphrase of एव शर्वोपि भगवान् बद्दम्य स्म वर्तते.
- P. 35, L. 22—हरोध ध्यानमातस्थों etc. t The meaning is—
  "Then Hara having settled himself began to meditate; for the knowledge gained by meditation does not fail to agree with the reality (प्रस्थ)." A different meaning of the second half is also possible—' Even the knowledge gained directly by the senses (प्रस्थ) would disagree with the reality, but the knowledge gained by meditation will never do so.'
- P. 35, L. 24 अत्र इस्त. ... इर इति। Indurāja shows here the propriety and the necessity of the समर्थकवादय. Hara has his own power of senses unimpeded; therefore he can have प्रस्कृतान of anything he chooses. Thus his resorting to meditation would be improper; for the knowledge gained by meditation would only be secondary and inferior to the प्रस्थ knowledge. Now to remove this impropriety and to support इर's च्यानाश्रयण the author says that the knowledge gained by meditation is not at all liable to be mistaken.
- P. 36, L. 5— तत्यमानां तपांस्यमाम्। Here the form तत्यमानां is passive but its significance is active. When the verb तपति has तपस् for its object, then the subject of तपति acts like the object. Compare 'तपत्यम कर्मकर्यन'—पा. ३. ९.८८. When a subject acts like an object the form of the verb is made passive and it is made to agree with the real object viz. तपस् (कर्मण). The प्रथमा विभक्ति of the subject is retained but the verb is conjugated in the passive form, e.g. तपस्त्यते तापसः. In Sanskrit the relations of the subject, object and the verb with one another are peculiar and intricate; and a special

study of Grammar, especially the Kārakas, only will reveal the real nature of the subject.

Our author's definition of अर्थान्तरन्यास has hitherto been something like समध्येसमर्थक्योवेच: अर्थान्तरन्यास:. He has not given a clear definition himself but the above definition can be gleaned from his Kārikā. Now this sort of definition is rather loose from the modern point of view. Dandin has also a very loose statement—

न्नेयः सोर्थाऽन्तरन्यासो वस्तु त्र्स्तुत्य किंचन । तत्साधनसमर्थस्य न्यासो योऽन्यस्य वस्तुनः ॥

— काव्यादर्शः, २.१६९.

Bhoja has adopted this same definition of Dandin. Bhā-maha also gives quite a simple definition—

उपन्यसनमन्यस्य यद्श्रेस्मोदिताहते । ज्ञेयः सोशोऽन्तरन्यासः क्रीशीनुगतो यथा ॥

-भामहालंकारः, २,४१.

Vāmana has: उक्तसिद्ध्यै वस्तुनोऽर्थान्तरस्यैव न्यसनमर्थान्तरन्यास:।

In the first place these authors seem to have very imperfect ideas about the two parts of अर्थान्तरम्यास. From the modern point of view the peculiar feature of अर्थान्तरम्यास is that one part of it is always a सामान्य (a general statement) and the other part a विशेष (a particular example of that deneral statement). And one of these parts (either सामान्य or विशेष) is प्रकृत and समर्थ्य, and the other is समर्थेक and अपकृत. The समर्थ्यसमर्थकमान is present in many other alankāras such as अपस्तुतप्रशंसा, दशन्त, समासोक्ति etc. This is not the only distinguishing feature of अर्थान्तरन्यास. It is the सामान्यविशेषभान that is the chief characteristic of अर्थान्तरन्यास. Thus it will be seen that the definition of Dandin, Bhāmaha and Udbh ta will equally apply to दशन्त, अपस्तुतप्रशंसा, समासोक्ति and others of like nature.

The second thing is that these early authors seem to have had no idea of the divisions साथम्येण and वेधम्येण समर्थनम्. Out of the Vaidarbha school of alankarikas only भोजराज has noticed it. But the first in respect of time, to notice the साथम्यसमर्थन and वेधम्येसमर्थन seems to be Rudrata, the author of Kavyālankāra. For his treatment of अर्थोन्तरन्यास see his काल्यालंकार. ८, ७९-८४.



Thus although Udbhata's definition seems to be crude before the precise statement of Mammata, viz.—

सामान्यं वा विशेषो वा तद्ने न समर्थ्यते । यतु सोर्थान्तरन्यासः साधर्म्येणेतरेण वा ॥

--- काव्यप्रकाश, १०, p. 661.

on the whole he seems to be more advanced than Dandin and even Bhāmaha. For he has noticed that only समर्थन्समर्थकभाव is not a sufficient description of अर्थोन्तरन्यास, though he has not exactly hit upon the characteristic feature of it, namely the सामान्यविशेषभाव. अप्रस्तुतप्रशंसा and दृष्टान्त also contain समर्थसमर्थकभाव, and Udbhata tries to distinguish अर्थान्तरन्यास from these by the Kārikā प्रकृतार्थसमर्थनात्। अमस्तुतप्रशंसाया दृष्टान्ताच पृथक स्थितः ॥ २८.

The विश्वतिकार in introducing the Karika प्रकृतार्थसमर्थनात् similarly observes: -- नन्वप्रस्तुतप्रशंसादशन्ताभ्यां नायं भिद्यते । तथा हि ।

त्री।णितप्रणयि स्वादु काले परिणतं बहु । विना पुरुषकोरेण फलं पस्यत रुप्तखिनाम् ॥

इत्यप्रस्तुतप्रशंसया विशेषेण शाखिवृत्तान्तेन वाच्येन सर्वे जगचेष्ठितं देवप्रधानमिति सामान्यं गम्यमानं समर्थ्यते । तथा—

त्विय दृष्ट एव तस्या निर्वाति मनो मनो भवज्विकतम् ।
 आलोके हि हिमांशोविकसति कुमुदं कुमुद्दत्याः ॥

इति द्द्यान्तेन दार्श्वन्तिकं समर्थ्यते । तेनास्य लक्षणस्यातिव्याप्तिरित्याह प्रकृतार्थ-समर्थनादिति ।

The विश्वतिकार, however, being thoroughly imbued with the modern notions on the nature of alankāras, chiefly brought into vogue by the genius of Mammata, brings in the सामान्यविशेषभाव which is the chief characteristic of अर्थान्तरन्यास. He also notices the varieties caused by साधन्येण समर्थन and वैधन्येण समर्थन which are not noticed by Udbhata and by Indurāja too. He says by way of commenting on Kārikā, प्रकृतार्थसमर्थनात् etc. (28 a.b)—इदमत्र तात्पर्यम्। विशेष सामान्येन सामान्ये वा विशेषण सामर्थ्ये सामान्यस्य तथाभृत निश्चित्तमुच्यते। विशेषसामर्थ्यात्रातिपत्रं सामर्थ्ये स्थानुपपद्यावतां निरस्यति। विषयापक्षयां स्वसामान्यमर्थात्रात्रिणत्रं सामर्थ्य-स्थानुपपद्यावतां निरस्यति। विषयापक्षयां स्वसामान्यमर्थात्रात्रिकासायामेन कस्यानुपादानभेव द्यान्ते विस्वप्रतिविस्वन्यायेनेव न्यसनहेतुकथनं तेन नैतळ्ळ्यणम्। What the commentator drives at in this passage is that a cause or निमित्त of the general proposition i.e. सामान्य is stated in अर्थान्तरन्यास. This cause is obtained on the strength of the facts of the विशेष statement; and this cause, therefore,

being connected both with सामान्य and विशेष removes the incapability of one of them supporting the other. While such is the case in अर्थान्तरन्यास, in अत्रस्तुतप्रशंसा there is only the statement of the अर्थान्तर and in हद्यान the motive of mentioning the two parts is विम्बत्राति न्यिभाव and not सामान्य-विशेषमाव. Therefore this definition of अर्थान्तरन्यास does not apply to them (नैतल्लक्षणम्).

Again at the end of his whole comment on अर्थान्तरन्यास the विश्वतिकार observes:—

होइण गुणाणुगओं जडाणणपरं पसिद्धमरणाणं । किरपण्डु रस-सिमणी चन्दंण विकासुरे iदण्ड ॥

इलादी समान्यं विशेषेण समर्थते । शशिमणेश्च शीतलत्वं जाड्यम् । अत्रापि पृश्यवचःवारी भेदाः । एवं न परं साधम्पेण समर्थनं यावद्वैयम्पेणापि । तत्र विशेषस्य सामान्येन समर्थनं यथा—

> उदिते भास्करे क्वापि गम्यते तिमिरोत्करैः । तेजस्विनमनाळोक्य प्रभवन्ति मळीमसाः ॥

अत्राप्यन्यद्भेदत्रयम् । सामान्यस्य विशेषेण समर्थनं यथा-

गुणानामेव दौरात्म्याद्धुरि धुर्यो नियुज्यते । असंजातकिणस्कन्धः सुखं स्वपिति गौर्गडिः ॥

अन्नापि भेदनयमन्यत्। The विश्वतिकार has here alluded to 16 varieties. The four examples given by Udbhata all contain विशेषस्य सामान्येन समर्थनम्. The number of varieties will be doubled when we take into account the four types in which the सामान्य is supported by विशेष. These eight varieties are again made sixteen according as the समर्थन is either साधार्र्यण or वैधार्र्यण.

- P. 36, LL. 16-17—श्रीणितप्रणिय स्वादु.....। Indurāja brings in this verse to show that अप्रस्तुतप्रशंसा also contains समर्थन्स्यभेकसाव just like अर्थान्तरन्यास. This verse is given by Bhāmaha as an example of अप्रस्तुतप्रशंसा. (See Bhāmaha's काव्यालंकार, ३.३५.) Here पुरुषकारेण विना वनशाखिनां फलप्रस्तिः is the समर्थक and अप्रस्तुत, and अतः सर्वे जगित दैवप्रधानम् is the समर्थ्य and प्रस्तुत understood. Thus समर्थ्यसमर्थकसाव is present here.
- P. 36, L. 21—पुरुषकारान्वयव्यतिरेकाननुविधायित्वात्। Not originating or vanishing according to the association or dissociation of manly effort. The फल of trees is produced when पुरुषकार is not present and does not appear even when

पुरुषकार is present. Thus the cause and effect have no invariable concomitance (আমি) between them. In the same manner there is no relation of cause and effect between पुरुषकार and all happenings in the world. पुरुषकार or the effort of man cannot do or undo anything. Everything is controlled by destiny. Here the alankāra is অসম্ব্রসহাধা, for the অসম্ব্র which is समर्थक is only expressed.

- P. 36, L. 22—अलक्ष्यव्याप्ति··दोषः। अलक्ष्ये व्याप्तिः यस्य। The fault committed when the province of a definition (लक्ष्ण) includes examples which really ought not to come under the definition. It is really a sort of अतिव्याप्ति or excessive pervasion.
- P. 36 LL. 24-25—त्विय दृष्ट एव तस्या.....। This is the example of दृष्टान्त brought in to show the difference between दृष्टान्त and अर्थान्तर्न्यास. The verse is taken from Rudrata's काव्यालंकार, ८.९५, where it occurs as an example of दृष्टान्त. It is also quoted as an example of दृष्टान्त in काव्यप्रकाश. Here the first half of the verse is समर्थ and the second half समर्थेक. But both are particular statements (विशेष).
- P. 37, L. 4-5—प्रकृतार्थसमर्थनात ...। (Kārikā 28 a²b) "[अर्थान्तरन्यास] is distinguished from अप्रस्तुत्रप्रशंसा and दशन्त as it supports the original subject of description (प्रकृतार्थ)." This is rather a clumsy way of stating the difference between अप्रस्तुत्रप्रसंसा, दशन्त and अर्थान्तरन्यास. It is really no statement of difference; it is only the common characteristic of the three alankāras that is stated as the difference. He gives प्रकृतार्थसमर्थन as the distinguishing feature of अर्थान्तरन्यास, as if in अप्रस्तुत्रप्रशंसा and दशन्त there is anything like अप्रकृतार्थसमर्थन! Where-ever the समर्थ्यसमर्थकमान exists, the प्रकृत is always the समर्थ्य and its समर्थन is made by the अप्रकृतार्थ. In अप्रस्तुत्रप्रशंसा and दशन्त as well as in अर्थन्तरन्यास, समर्थन is always made of the प्रकृतार्थ. The अप्रकृतार्थ is never in need of समर्थन.

Really speaking the main difference between अप्रसुत्प्रशंसा and अर्थान्तरन्यास is that in अप्रसुत्प्रशंसा the प्रकृत is not stated (उपात्त) but is understood (आक्षिप्त) by the force of the अप्रकृत, while in अर्थान्तरन्यास both are stated (स्वकण्डेनोपात्त). Indurāja has brought out this point very ably. To remove the inaccuracy of the text he suggests that प्रकृतार्थ in the text should mean

स्वकण्डोपात्त प्रकृताथे. Thus अप्रस्तुतप्रशंसा will be excluded as the प्रकृताथे is not स्वकण्डोपात्त in it.

About हष्टान्त even the Commentator fails to hit the mark. In द्ष्टान्त, समर्थ and समर्थक are both of them either सामान्य or विशेष; in अर्थान्तरन्यास one is सामान्य and the other is विशेष. Induraja does not touch this point at all. His point is different and it is also important. In अर्थान्तरन्यास, समर्थन्समर्थकमाव is prominent, in दृष्टान्त it is not so. In दृष्टान्त the विम्वप्रतिविम्बमाव between the two statements is chiefly sought to be conveyed; समर्थ्यसमर्थकमाव is known in a secondary manner. Having thus pointed out the difference between दृष्टान्त and अर्थान्तरन्यास to bring out his meaning from the Kārikā, Induraja suggests that the word समर्थन in the text is to be taken to mean समर्थन in उपक्रमावस्था i. e. the leading position. Thus when the समर्थ्यसमर्थकमाव is in the leading position the alankāra will be अर्थान्तरन्यास. But when विम्वप्रतिविम्बमाव will be in the leading position it will be दृष्टान्त.

- P. 37, LL. 6-8— नतु तत्रा.....समर्थनम्। But in अप्रस्तुतप्रशंसा and दशन्त, the समर्थ्यसमर्थकभाव of the type of अर्थान्तरन्यास is not possible. For in अर्थान्तरन्यास, the समर्थन is made of the समर्थ्य which is actually expressed as such, being described as happening either before or after, as the case may be. But in अप्रस्तुतप्रशंसा, by the force of the अप्रकृत the प्रकृत is implied, but not actually expressed.
- P. 37, LL. 10-14—तत्र हि.....न्यास्त्वम्। For there, in that instance, the प्रकृत i. e. 'the predominence of destiny pervading the whole world' is implied by showing the अप्रकृत i. e. 'the fruit of sylvan trees controlled by destiny,' but not actually stated in so many words, just as in अर्थान्तरन्यास. Therefore, though there is समध्येसमर्थकभाव, it does not rest on the प्रकृतार्थ expressed in words.
- P. 37, LL. 14-19— इष्टान्तेऽपि.....वोपक्रमः । Even in द्रष्टान्त, though the समर्थ्यसमर्थकमान rests on the प्रकृतार्थ actually expressed, as both the समर्थ्य and समर्थक are stated in so many words, there is no possibility of अर्थान्तरन्यास, as दृष्टान्त does not become manifest by the pre-eminence of समर्थ्यसमर्थकमान. Indeed, it does not proceed mainly from समर्थ्यसमर्थकमान, as



only the विम्वप्रतिविम्बमान is there expressed in words, and the समर्थ्यसमर्थकभान is understood by implication. But in अर्थोन्तरम्यास it is the समर्थ्यसमर्थकभान which takes the lead or makes the beginning.

P. 37, L. 23. to P. 38, L. 5— व्यतिरेकः। विशेषापादनं यत्स्यात (Kārikā 29)। विशेषापादनं विशेषस्य आधिकयस्य आपादनं ख्यापनम्। "The statement of the superiority of उपमान or उपमेय (over उपमेय or उपमान respectively) is व्यतिरेकः. It is of two kinds according as the reason (of the superiority) is stated or not." The Madras Ms. gives only the first half of the Kārikā 29; the second half which contains the name of the अलंकार is somehow omitted.

Bhāmaha's definition of व्यतिरेक is: — उपमानवतोऽर्थस्य यद्विशेशनिदर्शनम् । व्यतिरेकं तमिच्छन्ति विशेषापादनाद्यथा ॥

Udbhaṭa seems to have followed the wording of भामह's definition, but has improved upon it by introducing therein the expression निमित्ताहष्टिहिष्ट्यां, thus bringing in the two broad divisions of ब्यतिरेक. Udbhaṭa here says nothing about इवादिवाचकश्रह्ड. Yet Indurāja brings them in here and divides ब्यतिरेक into two more varieties on account of the presence or absence of इनादिवाचक.

The two examples given below do not contain इवादि-वाचकशब्दs. We cannot definitely say whether Udbahta had in his mind divisions of व्यतिरेक based on इवादिवाचकs. The one thing which is certain is that Udbhata distinctly lays down only two varieties of व्यतिरेक and does not say anything about इवादिवाचकs in Kārikā 29. Indurāja brings in for his support Kārikā 30, and by combining it with Kārikā 29 he manages to make the varieties four in number. But we shall see further that Iudurāja's interpretation of Kārikā 30 need not be accepted as correct as that Kārikā is capable of being construed in a decidedly better way.

Udbhaṭa in this Kārikā divides व्यतिरेक into two divisions according as the निमित्त for the आधिक्य is stated or not. Indurāja in his comment further divides these two into four on the principle that उपमानोपमेयमान is either ex-

pressed by इवादिवाचकs or is आर्थ (i. e. implied). The विवृतिकार also mentions four varieties but his principle of division is very different. The निमित्त according to him is of two kinds: उपमेयोत्कर्षानमित्त and उपमाननिक्वनिमित्त. Thus the उपात्तनिमित्त and अनुपात्तानामत varieties of Udbhata are doubled according as the निम्न is either उत्क्रीनिमित्त or निकर्पनिमित्त. He says:-स (व्यतिरेकः) चोपमेशोत्कर्षोपमाननिकर्वेरूपव्यतिरेकनिमित्तस्योपादाने उत्कर्षनिकर्षीभय निमित्तानां पर्यायेणानपादाने च भवतीति चतुर्भेदः। His comment on the example सा गौरीशिखरं etc. will illustrate his mode of treating these varieties. He says:-तत्र उत्कर्षनिनित्तानुपादाने उदाहरणम्- सा गौरीशिखरं गत्वा etc.'। गौरीशि वरं हिमवदे हदेशः। अत्रेन्द्रतनुरुपमानम् । उमोपमेयम् जयन्तीमिति व्यातरेकाभिधानम् । राहुपीतप्रभत्वं निकर्शनिमित्तं शाब्दमुस्कर्षनिमित्तः मक्षतल।वण्यत्वं त्वार्थम् । निकर्षनिमित्ते आर्थे उदाहरणम्—'सदा कान्तिमर्तामिन्दोरि'ति पाठे : उभयानपादाने यथा-'पायवदीधितस्तस्ये'ति पाठे । उभयोपादाने उदाहरणम्-'पद्मं च निशि निःश्रीकं etc.' Thus he brings out three varieties by proposing changes in the wording of the first example. and by the second example he illustrates his remaining fourth variety.

It will be seen that this sort of division is after the manner of Mammata. Mammata has 24 divisions in all and our विवृतिकार also states as many in the course of his commentary on व्यतिरेक. Mammata describes his 24 varieties thus:—व्यतिरंकस्य हेतुः उपमेयगतमुत्कर्वनिमित्तम्, उपमानगतमपकर्षकारणम्, तयोद्वैयोहक्तिः, एकतरस्य द्वयावां अनुक्तिरिव्यनुक्तित्रयम्, एतद्भेदचनुष्टयमुपमानोपमेयभावे शब्देन प्रतिपादिते, आर्थेन च अमेणोक्ताश्चतार एव भेदाः, आक्षिप्ते चौपम्य तावन्त एव, एवं द्वादश्। एते श्लेषेऽपि भवन्तीति चतुर्विशातिभेदाः। बाव्यप्रकाश —X, p. 647.

P. 38, LL. 8-10— स गौरीशिखंर गत्वा etc. I The Ms.followed by our printed text, reads here सा गौरी शिखरं गत्वा etc.
This reading m kes no relevant sense. The stanza,
therefore, should be read as स गौरीशिखरं गत्वा etc. The reading
in the Madras Ms. is सा गौरीशिखरं.

This example illustrates अनुपात्तनिमित्त्व्यतिरेक. इन्दोस्तनुः is the उपमान and उमा is the उपमेय. The superiority of उपमेय is shown over the उपमान. Here the cause of the superiority is not stated. राहुतोऽपि तपसः सातिशयत्वम् or some such thing is to be understood. Even राहु has not made the disc of the moon so thin as तपस् has made पावती's body thin. For the विश्वतिकार's comment on this stanza see above.

- P. 38, LL. 22-23—पद्मं च निशि निःश्रीकं etc. । Here the superiority of मुख over पद्म and चन्द्र is described. The reason for the superiority of मुख is stated, viz. सततं स्फ्ररच्छायेन. The reason for the inferiority of चन्द्र and पद्म are also stated, viz. दिवा निष्मात्व and निशि निःश्रीकत्वम् respectively. The moon loses her light by day and the lotus loses its beauty by night. But the beauty of Pârvatî's face is constant. Whether the statement of both these reasons is necessary for व्यतिरेक to be उपात्तनिमित्त or only one of them is sfficient is not made clear either by Indurāja or Udbhaṭa; most probably the latter supposition is correct. Udbhaṭa now goes on to describe one more variety of व्यतिरेक by यो क्यम्येण दृष्टान्तो etc.
- P. 39, L. 7—इवाद्यपात्ते.....तमाह। Indurāja has described before his divisions of व्यतिरेक based on इवादिवाचकs. He now says that Udbhata describes those divisions in the Kārikā यो वैधान्येण etc. But really Udbhata is describing here an altogether different variety of व्यतिरेक, as will be explained presently.
- P. 39, LL. 8, 9—यो वैधर्म्येण दृष्टान्तो etc.। वैधर्म्येण दृष्टान्तः = An illustration by contrast. The illustration is opposite or antagonistic to the thing illustrated. The Kārikā means—"An illustration by contrast furnished with [the वाचकs] यथा, इव etc. is also व्यतिरेक, for the establishment of superiority (दिशेषस्यापन) exists there".
- P. 39, LL. 10-12—यो वेधम्येण.....पमेयभावस्याह । Indurāja has not brought out Udbhaṭa's meaning clearly in the commentary. He says—यो वेधम्येण दशन्त इति विशेषापादनान्वयादिति च .....व्यतिरेकलक्षणे योजितम्. Of this, Indurāja's remark about विशेषापादनान्वय is correct; for it is the व्यतिरेकलक्षण. विशेषापादन is the most important term in Udbhaṭa's definition of व्यतिरेकलक्षण at (Kārikā 29). But वैधम्येण दशन्त is not an item of व्यतिरेकलक्षण at all. It is the description of the new variety of व्यतिरेकलक्षण योजितम् Indurāja wants to impress the idea that Udbhaṭa is treating the same व्यतिरेक that he defined in the last Kārikā, only that he is putting forth the new divisions of it based on इवादिशन्दः. But that is not the real purport of the Kārikā. Udbhaṭa's point is that wherever a वेधम्येट्शन्त i.e. a comparison by contrast occurs, the alankāra should be व्यतिरेक and

not उपमा etc.; for there the constrast shows the विशेष of the उपमोच over the उपमान. When the उपमान is placed as antagonistic to the उपमोच it means that the उपमान is deficient in those qualities which the उपमेच possesses. Thus व्यतिरेक is the proper figure there. But Induraja seems to ignore this point. He has all his eyes on यथेवादिवाचकs which he wants to make the basis for the division of व्यतिरेक. He misses the real purport of the words वैधम्बेण इष्टान्तः which are really the nucleus of the Kārikā.

P. 39, LL. 14, 15—शीर्णपर्णाम्बुवाताश ... । Example of वैधम्ये-स्थान्त. Here the उपमेय is उमा and the उपमान is अन्यतपस्वी. यथा अन्यतपस्विनः गर्वे समुद्वहन्ति तथा इयं गर्वे न समुद्वहति । This is a वैधम्ये द्यान्त in as much as the द्यान्त of गर्वसमुद्वहन is opposed to the प्रकृत statement of गर्वसमुद्वहनाभाव. The वैधम्ये or contrast between उमा and अन्यतपस्वी is quite clear. The आधिक्य of उमा over अन्यतपस्वी is indicated, therefore this is व्यतिरेक.

The विश्वतिकार has a long note on this stanza wherein he brings in the other divisions of व्यतिरेक by making slight changes in the text of the verse and giving other examples. He observes:—अश्वनमाशः । उपशान्तिचत्त्वमुत्कषेहेतुः । तद्भावो निकषेहेतुः । तद्भ्यमप्यार्थम् । निकषेहेत्वनुपादाने उदाहरणम् 'शान्तः पर्णाम्बुवाते' खादौ पाठे । उत्कषेहेत्वनुपादाने यथा 'शीर्णपर्णाम्बुवाते' खादौ, 'नो गर्वमन्यतुच्छतपित्ववत्' इति च पाठे । उभयोपादाने उदाहरणम् 'शान्तामे' त्यादौ, 'अन्यतुच्छे 'त्यादौ पाठे । अत्र च वित्रात्ययोपादानसामर्थ्योदौपम्यं शब्दस्पृष्टम् 'तेनतुल्यमि' त्यादिना वतेविहितत्वात् । श्रोतत्वं यथेवादिना 'तत्र तस्येवे 'त्यनेन वितना च भवित, अन्यस्येवास्य न स्मयः । एष उभयानुपादाने । निकषेहेत्वनुपादाने यथा—'स्प्रमतेरन्यवन्नास्य स्मय' इति । उत्कषेहेत्वनुपादाने यथा—'अन्यतुच्छजनस्येव न स्मयोऽस्य महामतेः' ।

P. 39, LL. 25, 26—एवसयं.......मुनेयम् । This is written owing to the misunderstanding or rather on the supposition that Udbhata is describing इवादिवाचकयुक्त व्यतिरेक.

Indurāja by his explanations on Kārikās 29 and 30 seems to imply that the two varieties viz. उपात्तनिमित्त and अनुपात्तनिमित्त occurring when इनादिशब्द are not उपात्त are stated in Kārikā 29 and those varieties occurring when इनादिशब्द are उपात्त are stated in Kārikā 30. But this position is untenable since इनादिशब्द are not mentioned or even alluded to in Kārikā 29. Besides Kārikā 30 mentions a distinct kind of ब्यक्तिक which has nothing to do with उपात्तनिमित्त and

अनुपात्तनिमित्त varieties of व्यतिरेक detailed in Kārikā 29. The fact that Udbhaṭa has given only one stanza as the example of Kārikā 30 also points to the fact that a distinct type of व्यतिरेक is defined in Kārikā 30 which cannot be split up into the divisions उपात्तनिमित्त and अगुपात्तनिमित्त.

Thus Induraja's contention that Karika 30 puts forth the broad division 'इवादिशोतितोपमानोपमेयभाव' which is capable of subdivision into the two varieties उपात्तनिमित्त and अनुपात-निमित्त according to the principle laid down in Kārikā 19. seems to be without foundation. Hence it will be seen that his words एवमयं निमित्तादरीने वत्यपत्तीपमानीपमेसभारी न्यांतरेक उदाहृतः, निमित्तोपादाने तु तस्योदाहरणमुन्नेयम् (P. 39, LL. 25, 26) do not speak out the real intention of Udbhata. The words तस्योदाहरणमुत्रेयम् really betray the weak point in Indurāja's interpretation. If Udbhata had really created two more varieties by his Kārikā यो वैधम्येंण द्यान्त: (30) why did he compose the example for one only and leave the example for the other to be understood? Even the example श्रीणेपणी-म्ब्राताश्, if rather closely examined, will be seen to be not fitting in with the interpretation of the Kārikā as proffered by Induraja. It is an example of वैधर्म्येण दृष्टान्त 'Illustration by contrast' which constitutes व्यतिरेक according to Udbhata. उमा is here contrasted with अन्यतपस्विन्ड. अन्यतपस्विन्ड possess गर्न which उसा does not possess. This is the point of dissimilarity (वैधर्म्य) between उमा and अन्यतपस्त्रिन्ड which are respectively the उपमेय and the उपमान here. By pointing out the dissimilarity between उमा and अन्यतपित्न, the superior excellence of उमा is established. Hence the अलंकार is व्यतिरेक there being विशेषापादन.

Thus the division of व्यतिरेक according to Udbhata's standpoint will be—

- I. The general type viz. उपमानोपमेययोः { 1. उपात्तनिमित्त. विशेषापादन.
- II. वैधर्म्येण दशन्तः Illustration by contrast.

From Induraja's standpoint it will be-

I. The general type of व्यतिरेक viz. उप-मानोपमेययोः विशेषा-भावपात्रिक प्राप्तिक प्राप्तिक विशेषा-भावपात्रिक प्राप्तिक विशेषा-भावपात्रिक विशेषा- P. 40, L. 1—चत्वारो व्यतिरेकाः ...। Really speaking only three व्यतिरेकs are mentioned by Udbhata. He does not say that वैभ्रम्थेदश्चान्तव्यतिरेक is to be divided further, and no such division is really possible.

Of course such varieties of ब्यतिरेक as are made by Induraja viz. (1) इवादिवाचकोपादाने, and (2) इवादिवाचकानुपादाने are quite possible in ब्यतिरेक and Mammata and other authors have actually made divisions on these principles. The only thing is that Udbhata does not speak anything about such varieties. All these varieties containing or not containing इवादिशब्दs are to be included according to him under the broad divisions उपात्तनिमित्त and अनुपात्तनिमित्त stated in the 29th Kārikā.

The intentional solicitude of Indurāja in fathering upon Udbhata the further divisions of न्यतिरेक which he himself recognises as they must have been current in his time is a clear proof of the development which was taking place in the science of Poetics in general and in the province of alankāras in particular from the time of Bhāmaha and Daṇḍin to the time of Mammaṭa and even to that of Jagannātha.

- P. 40, LL. 6, 7—िश्रहोक्तियोग्यशब्दस्य etc. (Kārikā 31)।
  "When a word capable of expressing double meaning is repeated separately, if there is establishment of superiority (विशेषापादन) then that also is व्यतिरेक." This cannot be called a श्रेष्युक्तव्यतिरेक. श्रिष्टोक्तियोग्यशब्दयुक्तव्यतिरेक would be a proper title for it. If a word stated only once has two meanings it becomes श्रेष. Here the same word is twice stated having two different meanings in its different positions, therefore it cannot be a श्रेष.
- P. 40, L. 9—तन्त्रेण.....न कियते। Repetition of the word having two meanings is necessary. Either the statement of the word only once or the use of a different word having the same meaning will not do.
- P. 40, LL. 13, 14—या शेशिरी श्री:.....। The example of the variety described above. Here तपस् has two different meanings in its two different positions: (1) the month साथ

and (2) austerities. Here उमा is उस्मेय, शैशिरी श्री is उपमान and the आधिक्य of उमा over शैशिरी श्री is shown by the twice stated word तपस्. The निभित्त of the superiority of उपमेय and the निभित्त of the inferiority of उपमान are shown by सुदीवेतपस्त्व and एकतपस्त्व respectively. शैशिरी श्री is known to exist only for the single month of तपस् while पावैती has a very long तपस्.

The विवृतिकार comments on this stanza according to his own ideas about the divisions of ज्यितिरेक which we have mentioned before. He says:—एषां द्वादशमेदानां न केवलं गम्यमानोपादीयमानो [॰मान उपा॰] वा साधारणधर्मोपमामूलम् [॰धर्म उपमा॰], यावच्ह्रेषेण स्थित इत्याह —िक्षशिक्तियोग्यशब्दस्येति । एक प्रयत्नोच्चार्याणामित्यादिवक्ष्यमाणतः श्विष्टं तदुंचितस्य द्वर्धशब्दस्य यदोपमानोपमेये च पृथगुचारणं विशेषनिमित्ते सति तदा सोऽपिव्यतिरेकः वक्ष्यमाणोदाहरणसंग्रहप्रसङ्गात् पृथगित्यादि न वाच्यम् । उदाहरणम्—या शैशिरी श्रीरिलादि । तपा माधमासः । तपश्च त्रतम् । एष चोभयोपादाने । निकर्षहेत्वनिभधाने भासेन भुवि विश्वता' इति पाठः । उत्कर्षहेत्वनिभधाने 'तपसा सहसैवनामि'ति पाठः । उम्यानिभधाने यथोक्तं पाठद्वयम् । एष चार्थे औपम्ये । [शाब्दे तु] ।

नाल्पः कविरिव स्वल्पश्लोको देव भवान्महान् ।

अत्राप्यन्यद्भेदत्रयम् ।

He then goes on to criticise the example given by Vāmana—

सत्यं हरिणशावाक्ष्याः प्रसन्नसुभगं सुखम् । समानं शशिनः किं तु सकलङ्कं विडम्बितः [स कलङ्कविडम्बितः] ॥ वासन—काव्यालंकारसूत्र; ४-३-२२.

इति वामनेन यद्यतिरेकोदाहरणमुक्तं तत्प्रध्तीनां संकरता न व्यतिरेकत्वम् । अथ सत्य-पदेनोपमा न प्ररोहतीत्युच्यते तदस्तु व्यतिरेकत्वम् ।

It will be seen that superiority of उपमान over उपमेय might also constitute व्यतिरेक in the opinion of Udbhata; for his definition उपमानोपमेययोः विशेषापादनं व्यतिरेकः is general and can be applied both ways; but he gives no example to illustrate that sort of व्यतिरेक. And that is very easy to explain; for in all cases of उपमा there is already a latent (गिर्भत) superiority of उपमान over उपमेय. उपमान is always a thing that contains to the utmost the qualities that are desired to be established in उपमेय. But उपमान in all poetry is always अपञ्चत and any special eulogy of उपमान at the expense of उपमेय which is the प्रकृत will have a marring effect on poetry. The प्रकृत is always to be extolled and not the अपञ्चत. This is the reason why examples of the

Superiority of उपमान are not found and are generally not given by alankāra-writers though it is included in the definition of the figure by many. The discussion about भ्रीण: श्रीणापि शशी' in काव्यप्रकाश (Ullāsa 10, fig. व्यतिक) shows the same thing. The verse श्रीण: श्रीणापि शशी is the only one that is given by some few authors to illustrate the superiority of उपमान over उपमेय. And even that is wrongly done, says Mammata, the real aim of the verse not having been property grasped. Thus it is shown that describing व्यतिक वह उपनेयाद्वपमानस्थात्कर्षः is wrong and useless.

Other authors besides Udbhata who sanction the superiority of उपमान over उपनेष as a valid अविरोक्त are Rudrata and Ruyyaka. Dandin has a loose definition which may include anything. He has—

> शब्दोपात्ते प्रतीते वा सादस्ये वस्तुनोर्द्वयोः । तत्र यद्भेदकथनं व्यतिरेकः स कथ्यते ॥ —कान्यादर्श, २.१८०.

Nothing definite can be ascertained from this loose statement as to what was really meant by Dandin; from the obvious meaning it can be said to include the superiority of the उपसेय over the उपसान, as well as of the उपमान over the उपसेय. Definitions of both the नामस्ड of कान्यानुशासन and नामसालंकार are also of such ambiguous nature. But Rudrata and Ruyyaka are quite definite on this point.

Rudrata says-

यो गुण उपमेये स्यात्तः प्रतिपन्थी च दोष उपमाने । व्यस्तसमस्तन्यस्तौ तौ ब्यतिरेकं त्रिधा कुस्तः ॥

- कान्याळंकार, ७.८६.

मेदान्तरमाह-

यो राण उपमाने वा तत्प्रतिपन्थी च दोष उपमेथे । भवतो यत्र समस्तौ व्यतिरेकोऽयमन्यस्तु ॥ —काम्यालंकार, ७.८९.

उदाहरणम् (of the second type)— क्षीणः क्षीणोपि शशी भ्यो भ्योभिवधेते नित्यम् । विरम प्रसीद सुन्दरि योवनमनिवर्ति यातं तु ॥ —काष्याळंकार ७.९०. Ruyyaka has :-

भेदप्राधान्ये उपमानादुपमेयस्याधिक्ये विपर्यये वा व्यतिरेकः । अंलकारसर्वेस्त, P. 9. As the example of the second variety he gives the verse of Rudrata—क्षीणः क्षीणोपि शशी etc., and explains चन्द्रापेक्षया च योवनस्य न्यूनगुणत्वम् । शशिवेलक्षण्येन तस्यापुनरागमात् ।

The verse 'क्षाण: क्षाणाप ज्ञाणां must be a composition of Rudrata as it is found in his कान्यालंकार and is in the aryametre. All the verses in कान्यालंकार are his own. Therefore if we accept the view of Mammata we must say that Rudrata himself did not grasp the real meaning of his verse; for he has cited it to illustrate the superiority of उपमान over उपमेय. Mammata has very clearly shown that the आधिक्य in this verse is of उपमेय over उपमान i, e. of योवन over ज्ञा and not vice versa. He says—'क्षाण: क्षाणोऽपि ज्ञा .....'—इत्यादावुपमानस्योपमेयादाधिक्यमिति केनिबदुक्तं तद्युक्तम् । अत्र योवनगता-स्थेयधिवयं हि विवक्षितम् । काव्यप्रकाशः, X, p. 645.

It is peculiar to note that Bhāmaha does not include आधिक्य of उपमान over उपमेय. He says—

> उपमानवतोर्थस्य यद्विशेषनिदर्शनम् । व्यतिरेकं तमिच्छन्ति विशेषापादनाद्यथा ॥

—भामहालंकार, २.७५.

But Udbhaṭa who always follows Bhāmaha seems to have intentionally abandoned him here. Bhāmaha has attempted no divisions of व्यक्तिः. But we have seen that Udbhaṭa does so though his divisions are not so scientific and exact as those of Mammaṭa. Mammaṭa has 24 divisions in all. See the passage partially quoted above from कृष्यप्रकाश X pp. 646-47.

P. 40, L. 24—विभावना। This figure and विशेषोक्ति are complements of each other and they are consecutively treated by modern Rhetoricians like रूप्यक, मम्मर, अप्पयदीक्षित, जगनाथ and others. But the old order of अलंकारs generally accepted by Bhāmaha, Udbhaṭa, Daṇḍin and others seems to have followed no scientific principle.

P. 40, LL. 25, 26 - क्रियाचाः प्रतिषेधे या ...। "The displaying of the result [of any action] while the action (i. e. the cause) itself is denied, is to be regarded as विभावना when satisfaction (as to how the result took place) is easily obtained."

P. 41, LL. 1-3.—इह यत्किचित्.....कारणम्। Whatever is produced in this world is the result of action. Action is the immediate cause of all things. All other causes can only produce a कार्य through action alone. It is a matter of every day exprience, प्रातीतिकेन रूपेण परिहरयमानत्वात्.

The विवृतिकार has कारणभूतिकयाप्रतिषेधे तत्कार्यस्य यत्प्रकटनं सा विभावना । न दैवसंगतित्याह समाधाविति । परिहारे सतीत्यर्थः ।

- P. 41, L. 5.—विरुद्धाभास.....विभावना ।—A production (भावना) that seems unnatural (विरुद्धाभासा) i. e. without causes is therefore िष्भावना. This is a new and certainly original and ingenious way of accounting for the name विभावना. The general method of derivation is: अपसिद्धकारणस्य स्वाभाविकत्वस्य वा विभावनात् करूपनात् विभावना, or फलप्रकाशनं विभावना.
- P. 41, LL. 10-11.—अङ्गलेखामकाश्मीरसमालम्भन .....। Example of विभावना. Here the कियाs (causes) कांश्मीरसमालम्भन and सालक्तकत्व are denied. Therefore the results पिजरत्व and ताम्रामत्व seem for a time to be unaccounted for. But then स्वाभाविकत्व removes the anomaly. समालम्भन=Smearing, anointing. ओष्ट्रमुद्रा=The expression of sealed or closed lips.

In order to bring in the idea of कारणभूतिकया in the case of ओष्ठमुद्रा, the विद्यतिकार suggests ताम्रोष्ट्रत्वस्यालक्तकयोजनिकयात्मकं कारणम्। अलक्तकशब्दोग्रत्र तद्योजनायां वर्तते। अन्यथा विभावनोदाहरणे त्वस्यानुपपत्तेः। तचात्र कारणं निषिद्धम्। परिहारश्चात्र स्वाभाविकः सुलक्षणत्वम्।

In the definition Udbhata has used the word क्रिया in the sense of हेतु. According to grammarians क्रिया alone is the cause of a thing. The word क्रिया has been used in the definition of विभावना by four authors viz. Bhāmaha, Vāmana, Udbhata and Mammata. Of these Udbhata and Bhāmaha have the same definition. Mammata has क्रियाया: प्रतिषेधि फल्क्यिक्तिर्विभावना। Vāmana has क्रियाया: प्रतिषेधे प्रसिद्धतत्क्रक्यिक्तिर्विभावना। क्राव्यालंकारसूत्र ३. २. Other authors use the word कारण.

P. 41, LL. 23-24.—समासोक्तिः। प्रस्तार्थेन वाक्येन .....। (Kārikā 33.)—"In a sentence which deals with the principal theme of discription, when some other sense not belonging to the theme is conveyed by common adjectives, the figure becomes समासोक्ति." The विवृतिकार's comment on this is: प्रस्तुतार्थेन वाक्येनाप्रस्तुतोऽप्यर्थो यदिभिधायते सा समासोक्तिः। नन्वेषं स्वेषतां प्राप्तेत्याह तत्समानविशेषणैः। विशेष्यपदं तु प्रस्तुतार्थाभिधाय्येव।

P. 42, LL. 2-3.—दन्तप्रभासुमनसं पाणिपल्लव .....। Here the प्रकृत (principal theme) is भगवती and the अप्रकृत which is conveyed by implication (आक्षिप्त) is छता. All the adjectives दन्तप्रभासुमनसं etc. are applicable to both छता and भगवती. All these adjectives contain इपकड़, one set of the इपकड़ (viz-दन्तप्रभा, पाणि and जटा) belonging to भगवती and the other (viz. सुमनस्, पल्लव and षट्चरण) to छता. दन्तप्रभा, पाणि and जटा become the उपमेथड and सुमनस्, पल्लव and षट्चरण become उपमानड when the adjectives are applied to भगवती, and vice versa when they are applied to छता. तमुत्व is a common property applicable to both भगवती and छता as well.

In this verse all the adjectives are applicable both to रुता and तन्त्री (slender Pārvatī). But the विशेष्य is only तन्त्री and the sense of रुता is understood by the force of the adjectives. If the विशेष्य had also been श्लिष्ठ (i. e. applicable to both रुता and तन्त्री) the alankāra would have become श्लेष् If the विशेष्य had contained words expressive of both तन्त्री and रुता, such as तनुरुताम् or स्त्रीरुताम्, then the अरुकार would become a समस्तवस्तुविषयरूपक. वनगताम् —वन is श्लिष्ठ here. It means 'water' with reference to तन्त्री and 'forest' with reference to रुत्त, and so it gives rise to a distinct notion of रूपक् i. e. एकदेशगृत्ति or श्लिष्टपरंपरितरूपक. The विगृतिकार has his own way of interpreting the verse. He says:—दन्तप्रभावच्छोभनं हृदये यस्याः पाणेः पळवावग्रे ताभ्यां शोभते, वनं जरुम्, लीना जरासु षट्चरणावरिश्च यस्याः सा मिगिवतीति प्रस्तुतोऽर्थः। दन्तप्रभावद्धवलानि पुष्पाणि यस्याः इति तु व्याख्यान.....। एकदेशविवितिष्ठपकता। The omission is probably व्याख्यानमसत्.

Udbhata's definition of this figure is more complete and exact than that of Bhāmaha. He has advanced greatly in point of exactness and accuracy. Bhāmaha (and Daṇdin also) are not at all particular as to whether the অমিট্রার্থ (the intended sense) should be অসকুর and তকার্থ (the expressed sense) to be সকুর or vice versa. Bhāmaha's difinition is:—

यत्रोक्ते गम्यतेऽन्योर्थस्तत्समानविशेषणः । सा समासोक्तिरुद्दिष्टा संक्षिप्तार्थतया यथा ॥

—भामहालंकार, २.७९.

But later writers beginning with our author have stipulated that the expressed sense must be belonging to the subject of description (i. e. AFA) and the sense implied by the force

of the স্ভিন্ন adjectives is to be the সমন্ত্রন. If the সমন্ত্রন or সমন্ত্রন thing is expressed and the সন্ত্রন is conveyed by implication the alankāra would be সমন্ত্রনসংখ্যা.

- P. 42, LL. 12-13.—अतिशयोक्ति:। निमित्ततो यत्तु ...। (Kārikā 34)—" A statement, with a cause, surpassing the common perception of people—the learned consider it to be the alankāra अतिशयोक्ति."
- P. 42, LL. 14-17.—(Kārikās 35, 36) The four divisions of अतिशयोक्ति of Udbhaṭa are:
  - (1) भेदेऽनन्यत्वम् । Imposing sameness where there is difference in reality.
  - (2) अन्यत्र (अभेदे) नानात्वम्। Imagining difference where there is really no difference.
    - (3) संभाज्यमानार्थनिवन्धः। Describing some imaginary thing [which is really impossible]. संभाज्यमान=imaginary.
    - (4) कार्यकारणयोर्धन पौर्वापयानिपर्ययात् । आञ्चभावं समालम्ब्य बध्यते ॥ The reversion of cause and effect to show the quickness of effect.

The विवृतिकार explains the Kārikās very succinctly as किञ्चिद्धतुमवलम्ब्य यदलेकिकं वचो निबध्यते सातिशयोक्तिः । तस्याश्चतारो भेदाः । तथा हि । भेदे अभेदः, अभेदे भेदः, वहिरसतः सम्भावनायां निबद्धः, कार्यस्य शीव्रकालताप्रतिपादनाय पूर्वभावित्वं कारणादिति ।

Of these the first two varieties will probably fall under the second variety (प्रस्तुतस्य यद्न्यत्वम्) of Mammaṭa's अतिश्योक्ति; because in both the varieties one thing (प्रस्तुत) is described as another thing. The first variety of Mammaṭa v z. निगीयीध्यवसान (complete submerging of the उपेमय by' the उपेमान) does not find place in Ubdhaṭa's classification. The third and fourth divisions of Udbhaṭa correspond to the same divisions of Mammaṭa. The second variety of Mammaṭa is प्रस्तुतस्य यद्न्यत्वं and it is equal to the first two varieties of Udbhaṭa. यद्यशैक्ती च कल्पनम् of Mammaṭa is Udbhaṭa's संभाव्य-मानार्थनिवन्य. The full description of अतिश्योक्ति given by Mammaṭa in his Kārikās is:— (१) निगीयांध्यवसानं तु प्रकृतस्य परेण यत् । (१) प्रस्तुतस्य यद्न्यत्वं (३) यद्यशैक्ती च कल्पनम् । (४) कार्यकारणयोर्थञ्च पौर्वापर्य-विपयर्थ: । विज्ञेयातिश्योक्तिः सा। —काव्यप्रकाश X. p. 628.

- P. 42, LL. 24-25.—तपस्तेजः स्फुरितया। Example of the first variety. Here पार्वती was first अक्रशा. then by तपस् she became कृशा. Now by reason of the lustre of her austerities she is again described as appearing अकृशा. Thus here मिन्ना (from her original condition) i. e. कृशा पार्वती is described as अभिना i. e. अकृशा. The वित्रतिकार has भगवत्याः कार्यमकार्यं चाभिनीकृतम्। हेतुश्वान्न तपस्तेजोजनिता सौन्दर्यसमृद्धः।
- P. 43, LL. 6-7.—अचिन्तयच भगवान् ......। Here पार्वती though she is कुमारी is imagined to be भिन्ना i. e. यौवनवती. Thus अमेदिपि नानात्वम् is illustrated. विवृतिकार:—एकैवात्र कुमारी भगवती तरुणी चेत्यन्यत्वं गमिता। हेतुश्च तपोजनितं रामणीयकम्।
- P. 44, LL. 8-9.—मन्ये च निपतन्त्यस्या .....। The reversion of cause and effect is quite obvious. The स्मरबाणपरम्परा shoots out so immediately after the कटाक्षड that it is described as going ahead and कटाक्षड as following afterwards. The extreme efficacy of Pārvatī's glances is here established. विश्वतिकार:—कटाक्षपातस्य पश्चाद्धावः । स्मरबाणपरम्परागमनस्य पूर्वभावित्वमुक्तं सम्मनजातित्वप्रतिपादनाय। एवं च 'दाहोऽम्मः प्रस्ति पच'......इस्यादावितशयोक्तिः सामान्यलक्षणेनेव न तु विशेषलक्षणेन संगृहीतिति केचित्। प्रसिद्धञ्चलितानलदाहाभेदे-नैवायमध्यवसित इति विशेषलक्षणमध्यश्चास्तीति न दोषः। एवमन्यत्र बोध्यम् ।
- P. 43, LL. 12-13.— पतेचिद् शिश्चोत.....। The example of the third variety. The meaning is: If a pencil of moon's rays will fall on a blooming sun-lotus then that will be a fit comparison for the rosary of pearls that is in her hand. विवृतिकार:—प्रफुल्ले पद्मे चन्द्रकरप्रकराभावादसंभवत्रयमर्थः संभावनायां निवदः। हेतुश्च गौरीकरे अक्षमालावलोकनम्।
- P. 43, L. 13.— मुक्ताफलाक्षमाला ... । मुक्ताफलान्येव अक्षाः तेषां माला । Here the कर and माला are respectively compared to 'a blooming suc-lotus' (विकाशि पद्म) and 'a pencil of moon's rays' (शिशातिच्छरा). When भगवान began to look at Pārvatī he saw the कर and माला. The combined beauty of them was so exquisite that he could not find a fit comparison for it in all the existing things of the world. Hence he had to fancy a combination of विकाशिपद्म and शिशातिच्छरा, not found in the existing world, to be the fit उपमान for कर and माला. [पद्म is a sun-lotus and is closed during the night. Thus the rays of the moon falling on a sun-lotus is an utter impossibility in the world.] This संमाच्यमानार्थनिवन्यन is the

same as यदार्थोक्ती च कल्पनम् of Mammaṭa. Mammaṭa gives the example—राकायामकलङ्कं चेदमृताशोभेवेद्रपुः । तस्या मुखं तदा साम्यपराभवम-वाप्तुयात् ॥ का. प्र. १०. р. 632.

As regards अतिशयोक्ति Udbhata has improved a great deal upon Bhāmaha. No doubt he has taken the definition of अतिशयोक्ति almost verbatim from him as he does many a time when he thinks that Bhāmaha's definition is correct and fit to be adopted. Yet Bhāmaha and Dandin have made no attempt to divide the figure into classes and their ideas about the figure seem to be somewhat general and inexact. Udbhata has not only attempted classification but has succeeded a great deal in making distinct divisions of the figure, which have become the bases of the treatment of later authors like Mammata: who have treated the figure very much in the same manner as Udbhata. It will be noticed. however, that Mammata does not give any definition as such of अतिशयोक्ति. He only describes the four varieties of अतिश्योक्ति one after another, beginning with निर्गार्थाध्यवसान. ( See his Kārikās on अतिशयोक्ति quoted above on p. 79. ). The निगीर्याध्यवसान is the only feature of अतिशयोक्ति mentioned by modern Rhetoricians which is not noticed by Udbhata. निगीयाध्यवसान is 'establishing the उपमान by submerging the उपमेय altogether'. Take the example आयुरेवेदम and आयुर्वेतम. 'This is life itself' becomes the निगीयाध्यवसान, for the उपमेय which is and is totally enveloped by or submerged in the हपुनान. But in 'ghee is life' there is only a charge made of 'life' upon 'घृत'. This first निर्गायाध्यवसान constitutes a variety of अतिश्योक्ति according to Mammata and others. The variety भेदे अनन्यत्वम् of Udbhata is not the same as this निगीर्याध्यवसान. The भेद need not be between the उपमान and उपमेय ; it may be between two attributes even, such as अकुशा and कुशा as set forth in the example तपस्तेज:स्फ्रितया etc. Thus although the निगीर्याध्यवसान variety of Mammata is not to be found among the varieties put forth by Udbhata, all other varieties of अतिशरोक्ति given by Mammata are the same as those propounded by Udbhata. The wording of Mammata is naturally more neat and concise but that does not conceal his indebtedness to Udbhata which is so largely apparent in his work.

11 [K.S.s.]



It is very interesting to see through the works of all alankāra writers the development going on in the ideas about अतिश्योक्ति. The first writer Bhāmaha has only the vague definition—निमित्ततो यत् वचो लोकातिकान्तगोचरम्. Udbhata, coming after him, first classifies the figure into the four divisions which are accepted, in one form or another, by all Alankārikas coming after him. But Udbhata's classification still lacked the definite mention of निगीयध्यवसान. important variety which is based on औपम्य (similitude) is first included by Mammata among the divisions of अतिशयोक्ति. But later on the idea of अध्यवसाय (identification) was generalised. It was not regarded as being restricted to उपमानोपसेयभाव.but any particular thing established in the place of another thing for some reason or other came to be called अध्यवसाय. Thus the establishment of भेद in the place of अभेद, of अभेद in the place of भेद, the assertion of a संबन्ध as subsisting between two things where no संबन्ध really exists, the पोर्वापर्यविपर्यय of कार्य and कारण, were all regarded as different species of the genus अध्यवसाय. The sphere of अध्यवसाय being thus widened and made to include all the varieties of अतिशयोक्ति, the figure अतिशयोक्ति itself was defined in terms of अध्यवसाय. सिद्ध or complete अध्यवसाय was regarded as constituting अतिश्योक्ति and साध्य अध्यवसाय or 'अध्यवसाय in the process of making 'was called उस्त्रेक्षा. This stage of development we see reached in अलंकारसर्वस्य of Ruyyaka who came a little after Mammata. Ruyyaka's definition is—अध्यवसारे अध्यवसित-प्राधान्ये त्वतिशयोक्तिः. Viśvanātha, (14th. cent.) author of साहित्य-द्र्पेण, follows upon the footsteps of Ruyyaka. A still further stage in the development of ideas about अतिश्योक्ति is depicted in the रसगङ्गाधर of जगनाथ (middle of 17th century). He defines अतिशयोक्ति as —विषयिणा विषयस्य निगरणमतिशयः, तस्योक्तिः He does away with the term अध्यवसाय and substitutes the word अतिशय in its place. By doing so he does not bring in any new idea into the definition. He describes अतिशय as विषयिणा विषयस्य निगरणम which is practically the same as the अध्यवसाय of अलंकारसर्वस्व and others. He also includes all the varieties-भेदे अनन्यत्वम् , अभेदे नानात्वम् , संबन्धेऽप्यसंबन्धः etc. under his अतिराय. Thus his अतिराय is the same as the all-comprehending अध्यवसाय of Ruyyaka and others. But by adopting

83

the term अतिशय he is able to show the propriety of the name अतिशयोक्ति by giving, by the way, its निर्वचन which no other author before him had thought of doing.

We have thus seen that the figure अतिशयोक्ति passed through various stages of development. First the crude definition of Bhāmaha, then the careful delineation of the four divisions भेदेऽनन्यत्वम्, अभेदे नानात्वम्, संबन्धेऽप्यसंबन्धः and कार्यकारणयोः पौर्वापर्यविपर्ययः of Udbhaṭa; to these four Mammaṭa adds the all important division निर्मार्याध्यवसान. After Mammaṭa the idea of अध्यवसान is made still more comprehensive and predominant so that अतिशयोक्ति itself came to be defined in terms of अध्यवसान. Lastly the word अतिशय is substituted for अध्यवसान and thus an explanation is given of the name अतिश्योक्ति.

The foregoing analysis is restricted to the line of authors who are Kashmirians or who generally follow the Kashmirian trend of thought. But even amongst such authors there will be found some who do not fall in line with the development we have traced above. Thus Hemachandra, author of काव्यानुशासन, who came after Mammata, defines अतिश्योक्ति thus—विशेषविवक्ष्या भेदाभेद्योगायोगव्यस्थियोऽतिश्योक्तिः !—काव्यानुशासन P. 264. Here, although he mentions the general varieties such as भेदेऽप्यभेदः, अभेदेऽपि भेदः, संबन्धेऽप्यसंबन्धः etc., he omits to mention निगीर्थाध्यवसान. It cannot be said in his case, as it can be said in the case of Udbhata, that he was not aware of निगीर्थाध्यवसान or that he did not accept it as a type of अतिश्योक्ति. For, he includes निगीर्थाध्यवसान under भेदेऽप्यभेदः and gives its examples under that variety. His omission thus seems to be intentional.

## VARGA III.

This chapter consists of three figures viz. यशासंख्य, उत्पेक्षा and स्वभावोक्ति. This instalment and the order of alankāras, in it follow Bhāmaha as usual, who has also the third instalment of alankāras consisting of these three alankāras mentioned in the same order at the end of his second Parichehheda.



P. 45, LL. 4-5. - यथासंख्यम । भूयसाम्रपदिष्टानामर्थानाम्... । -डपदिष्ट=stated, enumerated. "When many dissimilar things once stated are subsequently referred to in the same order then that figure is termed यथासंख्य." LL. 7-9. - तत्र हि .....युवासंख्यता । For, here the syntactical connection of objects (पदार्थानामन्त्य:), though not expressed in words (शब्देनानुपात्तोऽपि) [such as 'respectively' &c.], is grasped by suggestion (ध्वननात), which produces the charm that constitutes the अलंकार; and as the अन्वय of the objects subsequently stated follows exactly the order indicated by the number (संख्योपलक्षितकमान्तिकमेण) of the objects mentioned before, the अलंकार is called यथासंख्य (संख्यामनतिकम्य वर्तते इति). Thus, Indurāja suggests, the title is अन्वर्थ. LL. 9-13. — स चालंकारो..... प्रयासेन रम्यं भवति । Indurāja here tries to account for the word भ्यसाम्. भ्यसाम् means 'of many' i. e. of at least three. He says:-The alankara becomes charming when the objects mentioned are many even though they are referred to only a few times. When only two objects are first stated then the figure will not be charming unless they are referred to a great many times i. e. at least three or four times. If only two things are enumerated and if they are again spoken of only once, then it will have no charm at all. But when a great number of things is enumerated then only one subsequent reference will convey sufficient charm; and if such enumeration of many things is referred to twice or thrice, then the charm will be very great indeed. Rudrata says just the same thing: तहाद्विपणं त्रिपणं वा etc. !— स्द्रट: - काव्यालंकार, ७.३५.

P. 45, LL. 18-24.—ननु मृणाळहंसेलादी...शोभातिशयमावहतीत्यर्थः। The word असबमेणाम् should denote, we think, the dissimilarity of the things that are enumerated. Thus in the given example-मृणाळहंसपद्मानि बाहुचङ्क्मणाननैः, मृणाळ, हंस and पद्म must not be similar or similarly spoken to one another. Such seems to us to be the meaning of the author. But Indurāja takes it in a different way. He says that the things first enumerated should not be similar to things subsequently enumerated and attributes this meaning to असबमेणाम्. Thus according to him मृणाळ, हंस and पद्म should have no similarity i. e. उपमानोपमेयभान with बाहु, चङ्कमण and

आनन. But the actual thing is that म्णाल, हंस and पद्म are very clearly the उपमानं and बाहु, चङ्कमण and आनन are the उपमेय, and the whole verse becomes a good example of व्यतिरेक as will be shown later. Induraja admits all this, but still adheres to his own meaning of अस्यमेणाम् and gives an example from Rudria's काव्यालंकार to illustrate his own meaning. His plea is that if there be similarity between the two groups of things stated, then the alankara will always be उपमा, रूपक or व्यतिरेक, which will always be prominent in that example and the element of यथासंख्य (enumeration in order) will always be thrown into the background.

But according to Indurāja, Udbhaṭa's position becomes very awkward. In his definition he is made to say that the different groups of objects should not be similar to each other; yet he gives as an example of his definition a verse which goes just against what is said in the definition. All this self-contradiction is averted if the meaning we have given to असघमणाम् is accepted. Of course the meaning extracted by Indurāja can be got by a slight twisting. He takes भूयसामुपदिष्टानामधीनाम् असघमणां यः क्रमशः अनुनिर्देशः । so that the word अधीनाम् in the Kārikā refers to असघमणाम् which is related to अनुनिर्देशः. We take असघमणां अधीनाम् (क्रमशः) अनुनिर्देशः. Here असघमणां becomes the adjective of अधीनाम् and अधीनाम् is connected with अनुनिर्देशः.

Bhāmaha's treatment of यथासंख्य also points to the same conclusion. His definition of the figure is just the same as that of Udbhata, and his example is also of the same type. He has—

पद्मेन्दुभङ्गमातङ्गपुंस्कोकिलकलापिनः । वक्त्रकान्तीक्षणगतिवाणीवालैस्त्वया जिताः ॥

—भामहालंकार, २.९०.

Here the first group of objects पद्में, इन्दु etc. are उपमानं and वक्त्र, कान्ति etc. are उपमेयं and the real alankāra is उपमा or व्यतिरेक. Thus here also if we accept Indurāja's interpretation of असधर्मणाम the same difficulties will confront us.

There is a line of argument in support of the explanation of the expression असधर्मणाम् offered by Indurāja. It

may be said that by the expression असधर्मणाम Udbhata wants to suggest that the alankara occurs where there is उपदेश or अनुनिदेश of सचर्म अर्थs also. For this reason, if we understand the word अपि after असधर्मणाम्, the meaning of the author will be clear, अपिना सधर्मणामन कानां समचयः This sort of construction is not unusual with old authors, and subtle commentators often resort to this kind of artifice to bring out their intended meaning from the very words of the author which they are commenting upon. By the words अनलंकृती पनः कापि in his definition of a Kayva. Mammata wants to suggest सर्वत्र सालंकारी [ शब्दार्थी काव्यम् ], कचित स्फटालंकारविरहेऽपि न काव्यलहानि: Udbhata himself in his definition of उत्प्रेक्षा (see p. 48) only uses the words वाच्येवादिभिर्च्यते. and suggests, as Indurāja says, that there is another kind of उत्प्रेक्षा which is called अवाच्या i. e. अर्थसामर्थ्याक्षिप्ता or प्रतीयमाना. In the same way the word असवर्मणाम in the definition of यथासंह्य should be understood to mean सधर्मणाम् असधर्मणासपि. Thus he interprets the important word असधर्मणाम in the definition in such a way as to include examples both ways which are given by several writers on alankara. By this line of argument Induraja tries to account for the expression असधर्मणाम् in the definition of the alankāra, and for that reason introduces the discussion नतु मृणालहंसेत्यादि etc. He asks—In the following example ਸੁਯਾਲਵੱਚ etc. the charm lies not in the order of objects, i.e. in यथासंख्य, but in ब्यतिरेकालंकार, inasmuch as मृणाल, हंस and पद्म which are उपमानड here, are described as having been conquered by the उपमेश्र बाह, चङ्कमण and आनन, how then is यथासंख्य to be considered there as an alankara at all? The author, he says, tries to answer this question by introducing the word असधर्मणाम् in the definition, and thereby he intends to suggest that this alankāra produces a great charm also in places where there is neither साधम्य nor उपमानोपसेयभाव and consequently no व्यतिरेक, उपमा or रूपक and gives a clear example devoid of उपमानोपमेयभाव, as कजलहिमकनक etc. from Rudrata's काव्यालंकार, 7. 36. Here in this example हरि, हर and चतुरानन are the three gods first enumerated and then their complexions, vehicles, and their places of abode are subsequently stated in order. There is no similarity of any kind in any of these, yet

Notes. 87

there is a great deal of charm in the appropriate syntactical connection of them all in their just order. Here, of course, the alankāra is quite distinct, apart from similarity, identification or contrast. Now if we accept the existence of the alankāra यथासंख्य where there is no tinge of similarity, there is no reason why it should be discarded as an alankāra in places where similarity or contrast does exist. Therefore in the example मृणालहंस etc. यथासंख्य does exist there, though as subordinate to व्यतिरेक; thus there is अङ्गाङ्गिभावसंकर of both in the example. The author himself says further on that where two or more alankāras mutually assisting each other do not appear as distinct and independent, they give rise to अङ्गाङ्गिभावसंकर. Therefore यथासंख्य must be recognised as a separate alankāra.

The whole of the foregoing discussion may be put in a nut-shell and stated as follows:-Udbhata's definition of यथासंख्य is उपदिष्टानां भ्रयसामसधर्मणामर्थानां यः क्रमशः अनुनिर्देशः तत यथासंख्यम्. The subsequent reference in order of many dissimilar objects previously stated gives rise to the alankara युश्संत्य. The objects must be many, at least more than two. and they must be dissimilar, i. e. disconnected with one another, having no common standpoint between them. Bhāmaha gives the same definition. Both of them are original and accurate thinkers on matters of alankaras. By framing their definition in this way, both of them give examples of the alankara which when considered aggregately frmo the modern point of view contain an alankara based They have composed their own examples. on similarity. They have not borrowed them from other writers. Their examples must be exactly fitting in with their definitions. Therefore the objects stated in the examples must be dissimilar (अस्वर्म) according to the meaning in which they must have used the expressiom असूत्रभूणाम. And that mean. ing is the one which we have given above, viz. the objects in themselves must be dissimilar to each other. They as a group may or may not be dissimilar with the other group of objects susequently referred to. With this meaning of the expression असधमणीम of the author, his example मृणालहंसपद्मानि becomes quite consistent. Here the objects

स्णाल, हंस and पद्म stated first have no similarity of any kind between them, they are quite disconnected with each other. Similarly the objects in the subsequent statement also, viz. बाहु, चङ्कमण, and आनन are all discounceted with each other. Thus the conditions of the definition are all fulfilled in the example. But Induraja having notions of the अलंकारवाल as developed in his time brings in his own views about the alankāra यथासंख्य and tries to explain the definition of उद्भर in his own way. He understands that the groups of objects should be असधमें, and thus expatiates upon the propriety of the expression असधमीणाम् in the definition. All his discussion is quite unnecessary if we understand the expression in the way in which we have interpreted it.

The definitions and examples of यथासंख्य given by स्दर, सम्मर. रुयक and जगनाथ are clear examples of the alankara, quite unmixed with any other alankara and still they have a charm. But most of the examples of यथासंख्य given by Ālankārikas are mixed up with other alankāras such as उपमा. रूपक. उत्प्रेक्षा and व्यतिरेक. This led to the discussion started by जयस्थ and followed by जगनाथ and other modern writers as to the claims of यथासंख्य being considered as a separate and distinct alankāra. Compare जयरथ's commentary on अलंकारसर्वस्व of रूप्यक (pp. 149-150.)-न चास्यालंकारतं युक्तम् । दोषमात्राभावरूपत्वात् । उद्दिशानां क्रमेणानुनिर्देशे ह्यक्रिय-माणेऽपक्रमाख्यो दोषः प्रसज्यते । यद्क्तम्- 'क्रमहीनार्थमपक्रमम् ' इति । तच यथा — 'कोर्तिप्रतापौ भवतः सूर्याचन्द्रमसाविव' इति । दोषाभावमात्रं च नालंकारत्वम । तस्य कविप्रतिभात्मकविच्छित्तिविशेषत्वेनोक्तत्वात् । तत्त्वे चास्य 'यथासंख्यमनुदेशः समानाम् ' इत्यादिस्त्रोदाहरणानां ' आयनेयीनीयियः फढखछघां प्रत्ययादीनाम् ' इत्यादीनामप्यलंकारत्वप्रसङ्घः । See also रसगङ्घाधर (p. 478)— इदं त बोध्यम् । यथासंख्यान्वयबोधो ययातयास्त् नाम् । नात्रागृह्णीमः । यथासंख्य-मलंकारपदवीमेव तावत्कथमारोद्धं प्रभवतीति विचारणीयम् । नहारिमँह्रोकसिद्धं कवि-प्रतिभानिर्मितत्वस्यालंकारजीवातोर्लेशतोऽप्युपलब्बिरस्ति येनालंकारव्यपदेशो मनागपि स्थाने स्थात्। अतोऽपक्रमत्वरूपदोषाभाव एव यथासंख्यम्। एवं चोद्धदमतान्यायिनामक्तयः कृटकार्षीपणवदरमणीया एव । एतेन यथासंख्यमेव कमालंकारसंज्ञ्या व्यवहरतो वामनस्यापि गिरो व्याख्याता इति तु नव्याः।

That is the view of the modern Alankārikas. But the old Alankārikas such as सामह, दण्डि, उद्भट, रूट्ट, रूट्ट्यक and सम्मट did recognise a kind of charm even in the orderly succes-

sion of things, and so accorded to यथासंख्य the position of an independent alankāra, in the same way as they have done to the second दीपक, कारणमाला, सार and एकावली.

The वित्रतिकार disposes of this alankara in a very few words. He says:-असधर्मणाम् । असधर्मणामित्यपमाया अभावेऽपि भवतीत्याह । उदाहरणम्-मृणालहंसेत्यादि । अत्र तपमान्यतिरेकेऽपि यथासंख्यकतं चारत्वसस्येव । इदं तः स्पष्टम्-दाहरणम् — कज्जलिहमकनकेत्यादि। But his comment though short is to the point and is highly suggestive. He says, Udbhata uses the expression असभ्रेणाम in the difinition, thereby intending to suggest that the alankara युश्संख्य is possible in the absence as well as in the presence of दपमा. The example given by Udbhata, viz. मुणालहंसेत्यादि is of course of the first kind, i. e. in the presence of उपमा. Here, the विश्वतिकार says, though there is उपमा or व्यतिरेक, still the charm produced by the alankara यथासंख्य does exist there. But a clear example i. e. in the absence of similarity caused by उपमा or व्यतिरेक is the following, viz. हिमकनकेत्यादि (given by रुद्ध and quoted by Indurāja himself).

P. 46, L. 15 —मृणालहंसपद्मानि.....। The meaning is very clear. Here many, i. e. three things, are mentioned, but they are referred to only twice. According to the modern stand-point the principal figure here is व्यतिरेक and यथासंख्य is its accessory (अङ्ग). It seems that the old authors ignored the claims of other alankāras and gave prominence to यथासंख्य. For, almost all the examples cited by them contain व्यतिरेक or some other alankāra. Bhāmaha's example is given above. Daṇdin has:—

धवं ते चेरिता तन्वि स्मितेक्षणमुखद्युतिः । स्नातुमम्भःप्रविष्ठायाः कुमुदोत्पलपङ्कजेः ॥

—Here also the alankāra is न्यतिरेक. Vāmana takes उपमानोपमेयकम as the basis of his alankāra and has even his definition modelled on such examples. His definition is उपमानोपमेयानां कमसंबन्धः क्रमः, and his example is:—तस्याः प्रदृद्धलीलाभि-रालापस्मितदृष्टिभिः। जीयन्ते वह्नकीकन्द्कुसुमेन्दीव्रस्त्राः॥ Vāmana's क्रम is the same as यथासंख्य of other writers.

The modern writers from whose stand-point Induraja is criticizing Udbhata have of course no such ambiguity of ideas. Their examples contain no other alankaras.

Rudrața's example viz. कज्जलिहमकनकरचः etc. is clearly of this type. For other examples of this sort see यथासंख्य in कान्यप्रकाश, अलंकारसर्वस्व, रसगङ्गाधर and other writers.

- P. 46, L. 20—उत्प्रेक्षा । साम्यक्तपाविवक्षायाम् । अतदुणिकिया-योगात् । न तत् अतत् । अतस्य गुणिकयाणां योगः अतदुणिकियायोगः । तत् = प्रकृत, उपसेय; therefore अतत् = अप्रकृत, उपमान. "When the form of similarity [between प्रकृत and अप्रकृत ] is not desired to be spoken, but the qualities and actions of the अप्रकृत are placed in प्रकृत in a hyperbolic manner, it is called उत्प्रेक्षा, and is denoted by words like इव."
- P. 46, LL. 23-26 यत्रेवाद्पद्विवन्य:... कियायोगादिति। Indurāja has a very able comment on this Kārikā. The gist of the discussion is as follows:—Udbhata says that the form of similarity is absent, yet words like इवादि which are साम्यवाचक are present. How is this? This difficulty is removed when we look to the word अतङ्गणिक्षयायोगात.
- P. 46, L. 24.—असंभवो नाम लक्षणदोष:। When one or more of the conditions laid down in any लक्षण are impossible to be fulfilled by some reason or other then the लक्षण is असंभव-लक्षणदोष्युक्त. In the present case इवादिपदनिवन्य and साम्यरूपाविवक्षा are incompatible with each other. One of them is possible, both together are impossible. Hence असंभव occurs.
- P. 46, L. 26—इब्यर्थमे: सिद्धो गुणः...... इपेणान्तभोवात् । The property (धर्म) of matter (इब्य) that is accomplished or perfected (सिद्ध) is गुण and that which is in the process of being perfected (साध्य) is क्रिया. The whole universe is twofold, as it consists of independent and dependent things. That which is independent is called धर्मि and it is इब्य as it is capable of being indicated by pronouns 'this' or 'that.' The dependent thing is the property. It is of two kinds सिद्ध or साध्य. Now that property which is सिद्ध is गुण and that which is साध्य is क्रिया. These are all the objects in this world. सामान्य, विशेष etc. can be included among these as they are cognised as one or other of them. On this whole passage see Kāvyaprakāśa (Third edition) "उपाधिख दिविधः....... शास्त्रम्भेदात्"। Ullāsa 2. pp. 33-37.

This description of पदार्थs is made from the grammarians' point of view. They reconize जाति, गुण, किया and संज्ञा. Compare चतुष्टयी शब्दानां प्रवृत्तिरिति महाभाष्यकाराः । Here संज्ञा and जाति are included under द्रव्य. सामान्य and other पदार्थेs that the Naiyāyikas and Vaiseshikas have sanctioned fall under one or other of these categories, for they have a form of their own that is cognisable to our mind.

- P. 47, L. 6—अत्र असी अप्रकृतो यो अर्थः ...। Though there is no regular comparison in उर्प्रेक्षा, the qualities and actions of the अप्रकृत i. e. उपमान are imagined to be residing in उपमेय. Thus in उर्प्रेक्षा there is no total absence of similarity and the इवादिशब्द are quite appropriately used there. In उर्प्रेक्षा the अप्रकृत is not distinctly described as उपमान, but there is a sort of अध्यास (superimposition) made of the qualities of अप्रकृत upon the प्रकृत in such a way as to help the sentiment in poetry.
- P. 47, L. 14—न हि वस्त्वन्तर्थमी: ...। But it is not possible in the natural order of things to charge one thing with the actions and qualities of another. Therefore to account for this अध्यास of one's qualities upon another the word अति- हायान्विता comes in. Any quality which is impossible in the ordinary world can be attributed to anything by the poet-creator to heighten the charm of it.
- P. 47, L. 21—Udbhaṭa again describes उस्नेक्षा in another way—लोकातिकान्तविषया...। "A fancy either positive or negative beyond the pale of worldly possibilities is उस्नेक्षा; वाच्या [उस्नेक्षा] is denoted by इव etc."
- P. 48, L. 1—वाच्येवादि...। By the words वाच्या इवादिभिरच्यते, the author suggests that a sort of उस्प्रेक्षा exists which is not वाच्य. To prove that such an उस्प्रेक्षा exists Indurāja brings in an examplefrom out side, viz., चन्दनासक्तमुजग etc. Both the examples of Udbhaṭa's contain इवादिश्रास्ट्र.
- P. 48, L. 5.— चन्दनासक्तभुजगेत्यादी.....इवादीनामप्रयोगः । In the verse चन्दनासक्त etc. the मलयमास्त (wind from the मलय mountain) is said to be mixed up with the breaths of the serpents; and this is shown as a cause of its stupefying effect on travellers. Now this is a mere fancy; for, though the मास्त may be नि:श्वासमू चिंछत, it does not make the travellers faint on that account at all. Here the cause of the

fainting of travellers is imagined to be residing in निःश्वासमूच्छितत्व of मलयमास्त. इवादिशब्दs do not exist.

P. 48, L. 12.—अस्या: सदाकेबिम्ब ...। This example is of गुणयोगाध्यासेन भावोत्प्रक्षा. The meaning is: "On account of her austerities (mutterings) during which her eyes which were ever steadily fixed on the orb of the sun had drunk his The black spot had, as it were, fallen on her face having mistaken it for the moon." Induraja's explanation here is as follows: -In the first place as is to be taken to mean হায় (on the moon). Then the compound is to be হ্ৰণ্ড-समास, viz. इयामिका एव अङ्कः (शशः), शश (bare) is अप्रकृत and it is चेतन: स्यामिका is प्रकृत, but it is अचेतन. Now स्यामिका is described as falling on the face on account of चन्द्रभ्रम. But चन्द्रभ्रम is a quality belonging to a living being i. e. शश: for अचेतन वस्त cannot have any sw (confusion or mistake). Hence the quality चन्द्रभ्रम which belongs to शुश is implanted on ज्यामिका by the poet. Therefore this is गुणयोगाध्यासेन उत्प्रेक्षा. What ultimately falls is the प्रकृत, i. e. स्थामिका, blackness.

This explanation is ingenious but unnatural; and the real beauty of the verse is left out unnoticed by such More naturally, चन्द्र should be the अप्रकृत. मुख should be the प्रकृत and त्यामिकाङ्ख having the black spot should be the गुज, implanted upon मुख, it being the natural The real idea of the verse is: there had grown a sort of blackness on Parvati's face by constant austerities and constant looking at the sun. On this the poet exercises his fancy. As Parvati was constantly looking at the sun, and the moon (in the form of the face) also comes face to face with the sun and drinks his light, on this account and on account of its beauty, the face of Parvati was so very alike the moon that the black spot alighted on her face mistaking it for the moon. Thus the quality of having the black spot which naturally belongs to बन्द्र is implanted upon मल. Here we need not stretch the meanings of words at all such as স্তু = ম্বা etc. স্তু means only a spot and nothing else. Here also we can catch the real beauty of the epithet अर्क्नबम्बस्थहष्टिपीतातपै:. Parvatī is drinking the light of the sun by her eyes, and are is also well known for drinking the light of the sun. In this way पीतातपत्न can also be the आरोपितधर्म. For Pārvatī does not actually drink the light but the moon drinks, and thus पीतातपत्न can be transferred from the moon to Pārvatī.

P. 49, L. 6.—कपोलफलकावस्याः ...। The example of अभाव-विषयक्रियाध्यासोत्रेक्षा. Here the अभावरूपिक्रेया viz. प्रस्परादर्शन (not seeing each other) is attributed to the क्योलफलकड़. The action of seeing or not seeing belongs to a living being having eyes. But the क्योलफलकड़ are no beings and have no eyes. Therefore the action of not seeing is imposed upon the क्योलफलकड़.

The विवृतिकार's comment is short and to the point. It runs thus:—उपमानोपमेयभावस्याविवक्षणे नत्वभावे इवमन्येध्रवामित्यादिभिः पदैः प्रतिपाचारेप्रेक्षा किरूपेत्याह संभावनेयमिति । कुतः संभावनेत्याह तद्वणेति । [अ]तस्या-प्रकृतस्य संभाव्यस्य संबन्धी यो गुणः क्रिया वा तद्योगादर्थात्प्रकृतस्य किंफलेत्याह अति-शयेति । उत्कर्षपर्यवसायिनीत्यर्थः । एषा च बहिरसंभवदर्थनिष्ठा कार्येत्याह लोकेति । भावस्याभावस्य च संभावनया सा प्रथमं द्विधा। उदाहरणम्। 'अस्याः सदार्कविम्बस्ये'त्यादि। अत्राङ्कस्य मुखविषयपातिकयायोगादिन्दुभ्रमो भारूपो हेतुत्वेनोत्प्रोक्षितः । द्वितीयस्यो-दाहरणम् । 'कपोल्फलके'त्यादि । अत्र क्षामतागमनिकयायोगाददर्शनहेतुत्वेनाभावरूपं संभावितम् । लक्षणहेत्वोः क्रियाया इति ह्यत्र शतृप्रत्ययः ।

'बालेन्दुवकाणी'त्यादीन्यतद्रुणिकयायोगादुत्प्रेक्षोदाहरणान्युन्नेयानि । अतद्रुणिकया-याः संभावनिमिति तु व्याख्यानम्युक्तम् । अज्ञब्दार्थत्वात् । 'कपालेनोन्मुक्तस्फिटिकथवले-नाङ्कर इवे'त्यादेर्लक्ष्यस्यासंग्रहप्रसंगाच ।

नतु 'चन्दनासक्तमुजगे'त्यादौ नेवादिपदप्रयोगः तत्कथमुत्प्रेक्षेत्याह । उत्प्रेक्षा वाच्येवादिभिरुच्यते । गम्यमानातु नोच्यत इत्यर्थः ।

P. 49, L. 12.—स्वभावोक्ति: । क्रियायां संप्रवृत्तस्य...। "A description of the movements of some animal or a child that is engaged in its natural actions is called स्वभावोक्ति."

नंड्डा—The indeclinable form of the root नज्ञ with the termination त्वा. Here the नुम् (i. e. न्) is first introduced by 'मस्जिनशोझीले' पा. ७१९६०. Hence the forms ननंष्ठ, नंष्टा, नंक्यित etc. This नुम् is made optional before त्वा by 'जान्तनशां विभाषा' पा. ६१४१३२. Hence we can have नड्डा and नंड्डा.

The विद्यतिकार's comment is—व्यापारप्रवृत्तस्य बालस्गादेः समुचित-हेवाकनिबन्धनस्वभावोक्तिने तु स्वभावमात्रकथनम् । उदाहरणम् । 'क्षणं नंद्वे'ति । नंद्वा इदित्वा, तुद्न् पीडयन् ।

#### VARGA IV.

- P. 50, L. 1.—प्रेयोरसवदूर्जस्व .....। प्रेयोरसवत्—Here the termination वत् applies to both. Thus प्रेयस्वत् and रसवत् are the names of figures. तथा उदात्तवइद्विविधम्— ऋष्टं that is ऋष is also of two kinds like उदात्त.
- P. 50, LL. 4-9—विप्रतिपात्तिनिरासार्थ...तदङ्गीकर्तव्यमिखर्थः। The varieties of other figures are not mentioned at the time of enumeration. But there is a special reason here for emphasizing the two-fold character of श्विष्ट. Bhāmaha has given three varieties. Therefore to remove confusion Udbhaṭa says at the outset that the varieties of श्विष्ट are two and not three. The two-fold character of उदात्त is mentioned here for the sake of comparison or illustration. As the two-fold character of उदात्त is recognised on reasonable grounds so it should be similarly accepted in the case of श्वेष also. The reading in Bhāmaha's printed text of काव्यालंकार is 'तत्सहोत्तव्यपमोहतुनिदेशात्कमशो यथा' instead of 'त्रिविधं यथा.' Yet the त्रिविधत्व of श्वेष is also clear there.

The enumeration of figures in this chapter follows the order of Bhāmaha as usual. Bhāmaha has:—

प्रेयो रसवदूर्जस्व पर्यायोक्तं समाहितम् । द्विप्रकारमुदात्तं च भेदैः श्विष्टमपि त्रिभिः ॥

-भामहालंकार; ३,१.

Daṇḍin also has nearly the same list—प्रेयस्वत्, रसवत्, ऊर्जस्वि and समाहित. These four figures can be very conveniently treated together though the alankāra पर्यायोक्त intervenes between the first three and the last.

The name प्रेयस्वत् is with some authors only प्रेयस्. Daṇḍin, Bhāmaha and Ruyyaka use the word प्रेयस्. Mammaṭa also refers to the figure as प्रेयस्. More modern authors have a tendency to use प्रेयस्वत्. It is quite possible, and even probable that Udbhaṭa's word is also प्रेयस् and not प्रेयस्वत्; for in प्रेयो रसवद्जीस्व we can have the word प्रेयस् not compounded with रसवद् at all. In the following Kārikā also कान्यं प्रेयसवदुदाह्नतम् can more conveniently mean: 'A poem is described as containing प्रेयस्', the word

प्रेयस्वत् meaning 'containing प्रेयस्.' But Indurāja seems to have a partiality for प्रेयस्वत्. He therefore insists upon making Udbhaṭa accept it.

P. 50, L. 10—प्रेयस्वत्तावत्। The definition of प्रेयस्वत् is रत्यादिकानां भावानाम् etc.। "Poetry which is composed so as to contain the indications of the Bhāvas like love (रति) etc. by means of Anubhāvas etc. is said to contain प्रेयस् (or is termed प्रेयस्वत्.)." The विवृतिकार adds रतिरिह देवगुरुनुपादिविषया गृहाते। कान्ताविषयायाः स्तुतेः सूचने रसवदछंकारो वक्ष्यते।

The definition of रसवत् is रसवद्शितस्पष्टशङ्कारादिरसोदयम् etc. । "रसवत् is that in which the development of the sentiments viz. शङ्कार etc. is clearly shown and in which are included (the indicators)—a verbal statement of the Sentiment, the Sthäyin, the Sanchäris, the Vibhävas and Abhinaya (gestures)"

The definition of ऊर्जिस्व is अनोचित्यप्रवृत्तानां etc.। "The composition of sentiments (रसड) and feelings (भावड) which are improperly manifested or addressed by reason of passion, anger etc. is called ऊर्जिस्व."

The definition of समाहित is रसभावतदाभासवृत्तेः etc. 1 "The description of the abatement of sentiments (रसs) feelings (भावs) or their semblances (आभासs) quite unmingled with the accessories (अनुभावs etc.) of other sentiments is called समाहित."

रस and its accessories.—These four figures are very closely connected with the technicalities of रस (sentiment) and its accessories which are detailed in works on dramaturgy, such as भरतनाव्यशास्त्र and दशल्पक, or in independent treatises such as रसतरिङ्गणी and रसमजरी. The curious are referred to भरतनाव्यशास्त्र (अध्याय ६,७), to दशल्पक (चतुर्थ प्रकाश) and to रसतरिङ्गणी where the old and the new treatment of the subject will be found in detail. कान्यप्रकाश also treats this subject under असंलक्ष्यक्रमध्विन in the fourth Ullāsa. Jagannātha discusses this subject very critically and exhaustively in the first Ānana of his Rasagangādhara. Here Indurāja has summarised the subject in an easy manner sufficiently for our purpose.

The two principal terms are रस and भाव (स्थायि). रस is a sentiment in a fully developed form and स्थायिभाव is a feeling which is latent in the mind of a person. A स्थायिमाव when it is roused to a great pitch with the help of its accessories assumes the form of रस. If it is not heightened sufficiently so as to be termed रस, it remains all the while as a भाव. The accessories which tend to develop a स्थायिभाव are विभावs, अनुभावs and व्यभिचारिभावs. A विभाव is any causative or exciting property by the help of which the latent स्थायि-The things चन्द्रिका, गन्ध, साल्य, अनुलेपन etc. भाव develops. excite the feeling of vid in a person's mind, therefore these are (उद्दीपन-) विभावs. The कान्ता or beloved woman is the root cause on which the feeling of vid in a person's mind rests and so it is termed the (आलम्बन-) विभाव of रित or शङ्कार. अनुभावs are the gestures or actions denoting the effects of स्थायिभाव or रस upon a person. Thus the gestures and actions which a man exhibits under the influence of रति or शङ्कार would be called the अनुसावs of शङ्कार. व्यभिचारिभावड are minor feelings which cannot have any great importance by themselves, but can heighten the principal feeling i. e. स्थायिभाव. These व्यमिचारिमावड are thirty-three or thirty-four in number viz. निर्वेद, ग्लानि, शङ्का etc. The सात्त्विकभावs i. e. pure emotions which hold a middle position between the स्थायिमावड and व्यक्तिचारिमावड and which are indicated by particular conditions of body and mind are eight, viz. स्तम्भ, स्वेद, रोमाञ्च etc. (The appropriate English equivalents of these and other kinds of mas may be studied from Monier Williams' Sanskrit-English Dictionary.) स्थायिभावs are nine ( or eight according to writers on dramaturgy) viz. रति, हास, शोक, कोघ, उत्साह, भय, जुगुप्सा, विस्मय and सम् These correspond respectively to the nine (Hs which are राङ्गार, हास्य, करुण, रौद्र, वीर, भयानक, बीभरस, अइ्सुत and शान्त. राङ्गा is the developed expresion of love between a man and woman. Any other kind of love or affection e. g. वात्सल्य, in etc. cannot rise to the pitch of रस and so it remains on the state of a स्थायिभाव, although it is heightened by etc; so also with the other स्थायिसावड and रसड.

Now प्रेयस्वत् is a figure where a स्थायिभाव is only suggested by the help of अनुभावs etc.

इयं च सुतवाहभ्यानिर्विशेषा etc. । Example of प्रेयस्वत् Here वात्सल्य or अपत्यविषयकरित is manifest. It is heightened by the contact of स्पृहा, a व्यभिचारिभाव. The आलम्बनविभाव and others are described in the commentary.

Here the स्थायिभाव i. e. मातृविषयक-रति does not rise to the height of रस. Had it been श्लीपुरुषाविषयक-रति it would have risen to शृङ्कार. In such a case where the development of a रस is described the alankāra रसवत् occurs. The रस itself is stated in words, स्थायिभाव is expressed, and अनुभावs, विभावs, and व्यभिचारिभावs are all described. Although any of these five categories are not actually expressed but are inferred, still the figure remains रसवत्. The existence and not the expression of all these five is necessary.

इति भावयतस्तस्य etc.—is the example of रसवत. Here the development of शिव's शङ्कार is described. For all the five parts स्वशब्द, स्थायि etc., the commentary should be looked into.

In त्रेयस्वत् we were concerned with स्थायिभाव; in रसवत् with रस. Now in ऊर्जेस्वि we have to deal with रसाभास and भावाभास and in समाहित we have to do with the शान्ति (abatement) of रस, भाव, रसाभास or भावाभास. आभास means अनौचित्येन प्रवृत्ति here. Any sentiment or feeling that is developed in an improper and objectionable manner is called रसाभास or भावाभास. When any passion like love or anger exceeds beyond control, then the sentiment makes its effect in a rash and morally objectionable manner, and then it is called रसाभास or भावाभास. The description of such a रसाभास or भावाभास constitutes the figure ऊर्जेस्व. ऊर्जेस्व=बळवत=rash, disdainful.

तथा कामोस्य वृष्ट्ये etc.। The desire of Hara was heightened to such a degree that he abandoned the righteous path and began to act improperly. This constitutes रसाभास.

The शान्ति of रस, भाव and others is the quiescence or abating condition of the same रस, भाव etc. When such रसशान्ति or भावशन्ति is illustrated and no other रस or भाव is sought to be introduced with the abatement of the previous one then the figure is समाहित.

अथ कान्तां हरों हहा etc. । Here the abatement of Hara's desire is described. He allayed all the marks of previous passion on his body and then approached Pārvatī. The appeasing of passion indicated by the allaying of the marks on his body constitutes समाहित.

The nature of these four alankāras with their examples is thus succinctly described. The general purport of the commentary on these alankāras will be seen to be included in the above. Now we notice from the beginning some places requiring particular explanation.

P. 51, L. 1-एतेषां पञ्चाशत्संख्यानाम् सूचकाः । The nine स्थायिभावड, eight सात्विकभावs and thirty-three व्यभिचारिभावs make up the number fifty. The indicators of each of these fifty भावूड are अनुभाव, विभाव, व्यभिचारिभाव and स्वशब्द. The स्वशब्द is the verbal statement of the very thing which is to be indicated (सुच्य) such as रति and the like. It will be seen that व्यभिचारिङ or minor feelings are included both in सच्येड and सचकड. The reason is that they are sometimes themselves principally described in some poetry with other व्यभिचारिङ and अनुभावड etc. as their accessories. Therefore the व्यमिचारिड are included both in सूच्यंs and सूचकंड. The सात्विकभावंड are of two-fold nature. They are sometimes regarded as principal feelings; at others they are included in अनुमानड which are accessories. Of course cases where the व्यभिचारिभावs and सात्विकमावs are described as principal are very rare. Generally स्थायिभावs are indicated and व्यभिचारिङ are their accessories. Mammata has given one example where न्यभिचारिमाव is principal, (का. प्र. ४, p. 120).

> जाने कोपपराङ्मुखी भियतमा स्वप्नेय हष्टा मया मा मां संस्पृश पाणिनेति रुदती गन्तुं प्रवृत्ता पुरः । नो यावत्परिरम्य चादुशतकेराश्वासयामि प्रियां अतस्तावदहं शटेन विधिना निदादरिद्दीकृतः ॥

Here [विधि प्रति] असूया is the व्यभिचारि described.

The विवृतिकार takes objection to the interpretation पञ्चाराद्भावानां सूचनम् of Indurāja and especially to the number fifty of these Bhāvas. He says—पञ्चाराद्भावसूचनमितिव्याख्यानम्युक्तम् । हासादीनां भावानां हास्यादीनां च रसानां भेदस्यासिद्धत्वात् । By the expres-

Notes. 99

sion रखादि he does not understand रति as a स्थायिभाव and other स्थायिभावs, but takes रति as a mere भाव by the dictum, it seems, of the Alankārikas viz.—रतिर्वेवादिविषया व्यभिवारी तथाजितः। भावः प्रोक्तः, and not as one of the 9 स्थायिभावs as Indurāja takes it; and makes his list of 42 भावs by adding only रति to 33 व्यभिवारिभावs plus 8 सात्त्वाकभावs thus making 42 भावs only. He insists that out of the 9 स्थायिभावs and रसङ, रति can only be accepted as a mere भाव separately with reference to गुर, नृप etc. and not हास, शोक and the रसङ हास्य, करण etc., as these latter cannot be distinctly apprehended with reference to देव, गुरू, नृप or any other being as रति is. Thus he says रतिरिह देवगुरुन्पादिविषया गृहाते। कान्ताविषयायाः स्तुतेः सूचने रसवदलंकारा वस्यते।

He reads 'स्चने instead of 'स्चनै:. The word स्चन may mean अव्यासन or अनुसान i. e. indication or inference. As शातिनिश्ति is indicated or shown by नहि, as the latter is the productive cause of it, and as the taste of a mango can be inferred from its colour, which may be said to be a ज्ञापक cause of taste, so the विसावs and अनुसावs may be said to be सूचक of रति and other भावs. But a भाव thus indicated by or inferred from विभावs and अनुभावs is not the soul of poetry. The soul of poetry is to which is the subject of enjoyment or pleasure in general, and as such, it is neither indicated nor inferred but only enjoyed, and therefore रस, भाव and other emotions are said to be sygg (capable of being suggested), and not अनुसेय (capable of being inferred) by those who understand the real nature of poetry. विभावs. अनुभावs and व्यभिचारिभावs are not the productive causes of रस. If they were so, भरत and others would have said रसनिष्पत्तिः and not रसाभिन्यक्तिः.

The whole passage of the विद्यतिकार bearing on this discussion is worth extraction:—आद्मिहणानिर्वेदग्लानीत्यादयो व्यमिन्वारिभावाः तथा स्तम्भः स्वेद इत्यादयः सात्त्विकभावाः गृह्यन्ते । तेषां च [द्वा]चत्वारिंशतो रत्यादिभावानागगुभावैः सात्त्विकवाचिकाहार्याद्विभक्तियरिंदिमहणादुद्दीपनालम्बनहपे-विभावैः स्थायिभावत्वादतेस्तु व्यभिचारिमिरिप सूचने व्यक्तौ यत्काव्यवन्यनं प्रेयस्विद्रत्याः प्रियत्या उपलक्षितं भाववुन्दमन्नास्तिति । वह्वैः शीत्[नि]वृत्तिरतुमीयत इति कारणस्यापि कचिद्रमकत्वाद्विभावभेवत्येव सूचनम् । रूपाद्रसानुमानं भवतीति व्यभिचारिणां सहकारि-रूपाणामप्यस्ति गमकत्वम् । काव्यस्य तु सिद्धे गमकत्वे निर्विवादेवानुमावानां सूचकता ।

न चानुभितमात्रतथा स्थितो भावः काव्यजीवितमपि तु साधारण्येन प्रतिपन्नो रसना-व्यापारगोचरः । एवं रसेऽपि गन्तव्यमत एव व्यङ्गचा रसभावतद्।भासतत्प्रश्चमाः काव्यतत्त्वविद्धिरभिधीयन्ते।एतचाभ्युपगम्योक्तम्।वस्तुवृत्तपरीक्षायां रसभावादयोऽनुमेया एव न भवन्ति । न हि विभावानुभावव्यभिचारिणः कारणकार्यसहकारिरूपाः । तद्रपृत्वे कारणकार्यसहकारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिरिति द्रूयात् । यथा चैतत्तथा परीक्ष्यसाणं प्रन्थ-गौरवमानयतीति न प्रतन्यते।

P. 51, L. 2—तत्रानुभावश्रतविध: 1 Of these अनुभाव i. e. gesture or condition of mind or body is fourfold: (1) आङ्किक of body, such as gestures of hands, eves &c., (2) वाचिक of speech, such as the use of a particular tone or voice, (3) सारिवक natural or pure state of mind such as stupor, perspiration &c., (4) and आहार्य adventitious or borrowed. such as head-dress or bodice. L. 5.— एवसयमनभावः...। Thus this fourfold अनुभाव being the कार्य (effect), conveys or indicates the feelings which are the cause. L. 10-यथा हि कार्यस्य...। As a well investigated effect (कार्य) necessarily leads to its cause (क्रार्ण), so also a well ascertained cause invariably leads to its effect, as it is usually seen in worldly transactions. L. 17 - रत्यादीनां च शब्दानां...। Though the words via and others are not found to indicate the sentiments, love and others, in the way in which they are indicated by their peculiar and natural characteristic by अनुभावs, yet they possess partially this characteristic of the अनुभावs. As indeed the अनुभावs convey the idea of feelings generally and not particularly so the indicatory words रति and others also do the same. L. 22 चत्रहण भावा इति। Where Udbhata has said this and पञ्चलपा रसाः occurring a little further on we can not at present Perhaps it may be in his भासहविवरण. determine. L. 27—प्रेयः शब्दवाच्येन..........लक्षणया व्यपदेशः । This is certainly originial and very ingenious. Induraja explains the propriety of the word प्रेयस्वत. प्रेयस originally means a Now a dear or beloved person is the dear person. आलम्बनविभाव of the स्थायिभाव रति. Therefore by लक्षणा the word भ्रयम comes to mean रति. Again रति is one of the nine (or fifty ) भावs mentioned before. Therefore when we use the word प्रयस chiefly intended for रति, all the other सावड also come in with it and are meant by the word प्राप्त (by उक्षणा). Thus प्रेयम् means ultimately 'all the भावs that are indicated.' And प्रेयस्वत् is that which contains such भावs.

P. 52, L. 5—इथं च सुतवाहभ्यात...। The विश्वतिकार comments on this verse almost in the same words as Induraja:— कोडे वक्षित कृत्वेति संबन्धः। अत्र वक्षित निधानमाङ्गिकोऽभिनयः उद्घापनं वाचिकः इदंशव्दावाच्यो मृगार्भक आलम्बनविभावः वाहम्योन्मीलितमौत्सुक्यं व्यभिचारिभावः। एतैश्रदुभिभीवो रत्यात्मकः सूच्यते।

न्यभिचारिणस्तु सूचने उदाहरणम्—'एवं वादिनि देवर्षावि'त्यत्र । एवं देवर्षिवदन-पितृपार्श्ववर्तनरूपाभ्यां विभावाभ्यानघोमुखता पद्मगणनाभ्यामनुभावाभ्यां लज्जा व्यज्यते । एवसन्येष्यप्युदाहार्यम् ।

P. 52, LL. 19-24-एते च झङ्गरादयो.....प्रवृत्तिरविरुद्धा । And these 9 sentiments, viz. Fight and others, as they are the means of acquiring the fourfold objects of human pursuit and of avoiding their contraries, are nothing but the nine स्थायिसावड themselves, रति and others, in a highly developed form. L. 21—अतस्याविधेन...। The sentiments, being capable of relishment in a peculiar way (described above), are technically called by the word रस showing the difference in relishment. The word ve in general denotes all the different shades of relish or pleasure (आस्वाद). निर्वेद etc. do not contain that kind of relishment which ग्रहार and others contain: therefore the technical word रस. whose connotation is once fixed for a particular kind of relish, cannot be applied to निर्वेद etc. When only general relishment is sought to be expressed, then the word to may be used for निर्वेद, ग्लानि etc. as in the case of मध्र, अम्ल and the like. In this way Induraja determines the meaning of the word रस. The Karika रसनाइसत्व etc. has the same meaning as above. तान्त्रिक = technical (तन्त्र, a science).

The विद्यतिकार thus comments on the whole passage:

एते च धर्माभिप्रापकतया तदितरपरिहारतया च । इति प्रसिद्धरत्यादिन्यक्तिरूपास्तान्त्रिकरसशब्दवाच्याः । निर्वेदादीनां तु रमणीयत्वेऽपि न तान्त्रिकरसशब्दवाच्यतेति
भावत्वभेव । एषां च स्वशब्दादिभिः पञ्चभिरवगतिभेवति । यत्र स्वशब्दसद्धाचकस्तद्धाचकः
सामान्येन न तु तदिभिन्यक्तौ शक्तः । एवं हि शङ्कारहास्येत्यादिश्लोकात्राव्यादिव
सकलरसप्रतिपत्तिः स्थात् । यं कान्तादिमर्थमवलम्ब्य रत्याश्चित्तवृत्तिविशेष उत्पद्यते
स आलम्बनकारणम् । येन वसन्तेन्दृद्यादिना बध्यते तदुर्द्वापनकारणम् । यदुत्पद्यते
स स्थायी भावः । तस्मिन्सक्स्मूत्रकत्ये यत्सहकारितयोदिति स व्यभिचारिभावः ।
सति च स्थायिनि येऽङ्गविकारास्तेऽन्नभावाः अभिनयशब्दप्रतिपाद्यास्तेषामास्पदं यत्काब्यं

बध्यते तत्काव्यवन्यनम् । रसवद्रसोऽस्तीति तत्रविभावादिकाच्ये वाच्यतया व्यभिचारिणां तु कचित्रप्रतीयमानतयापि स्थितिः । स्थायिनस्तु प्रतीयमानतयेव । प्रतीयमानो हि स्थायी रसः । स्थायिनस्तु वाच्यत्वेऽभिनयादिरूपं लिङ्गमिकवित्रकरमेवेति हासादिसमत्वाच काव्यस्य प्राप्नोति । यत्रश्च विभावाद्यास्पदं अतश्च दिश्चित्रस्य शङ्गारादिरसम् । When the words expressive of these भावड &c. are used, they are capable of indicating them generally, but are not powerful enough to manifest them in a developed form. If such were the case, by the verse शङ्गारहास्य etc., which enumerates the रसंड in their own names, cognisance of all the Rasas will be an accomplished fact. In a sentimental poem (विभावादिकाच्ये), the व्यभिचारि भावड are expressed by their own names, they are rarely suggested, but the स्थायिभाव is always suggestive; but if a स्थायी is expressed, then its indicatory marks such as अभिनय and others will be all nugatory.

The विश्वतिकार reads रसवहिश्वतिस्पृष्टगृङ्गारादिरसोद्यम् instead of °दिश्वतिस्पृष्टगृङ्गारा°, and mentions the स्थायिभावs just after the Kārikā 45, गृङ्गारहास्य etc. and not along with व्यभिचारिभावड as Indurāja does. He thus makes the number of these मावड 42 and not 51 as Indurāja takes. (See supra p. 98.).

P. 53, L. 4— चतुर्वर्गतरो...। These lines also describe रस. चतुर्वर्गतरो... यत: — By reason of which the four पुरुषार्थंड are secured and their contraries are avoided. चैतन्यभेदात् रस is a sort of चैतन्य or life principle. It imparts life to poetry; and as it is relishable it is called रस, a relishable thing.

P. 53, L. 9—पञ्चलपारसा इति। The five forms of रस are the रसs themselves together with their स्थायिभावड, विभावड, अनुभावड and सञ्चारिभावड. The inception, development and manifestation of these is already explained in detail (See the Notes, Varga iv, pp. 95-96.).

Udbhata recognises five forms of रसंड, namely (1) 9 स्थायिमावड i. e. permanent feelings such as love &c., (2) 33 संचारिण: i. e. desultory mental conditions, such as निर्वेद, गलानि &c., (3 and 4) विभावड and अनुभावड i. e. cruses and effects of sentiments, such as कामिनी, उद्यान &c., and कटाक्ष, भुजक्षेप &c., and (5) sentiments themselves in their own names; just as he mentions four kinds of भावड, namely स्थायिभाव, विभाव, अनुभाव and संचारिभाव.

Notes. 103

P.54. L.8—एवमन्येपि रसा उदाहार्याः। The विद्यतिकार also has the same remark at the end of the explanation of this example. Indurāja's remark is consistent as he includes all the रसड in his enumeration of 51 भावड; but the विद्यतिकार's remark seems to be inconsistent with his contention that only रित is capable of being the subject of रसवदलंकार and not हास, शोक etc., as he mentions only 42 भावड capable of leading to the alankaras रसवद etc. (See supra p. 98.).

P. 54, L. 9—रसानां भावानां च.....वक्तव्यताच । Indurāja here passingly alludes to the important question which was probably very hotly contested in his own times and which was very ably put forth by आनन्द्वर्धन in his खन्यालोक, viz. whether रस and भावs, and in fact all kinds of खिन, are merely the ornaments of poetry or the soul of it, but declines to discuss it here on the plea of swelling the volume of the work. He says the nature of रस and भाव is not discriminated here as it is foreign to our subject and as it requires a fuller exposition.

P. 54. L. 21—ज्योत्स्नातमिस्नेत्यत्र...। The word ऊर्जेखिन् is a सत्वर्थे निपातन of Pāṇini. The termination विन् is irregularly applied to ऊर्जस् for मत्. Therefore विन् conveys the sense of मत्. ज्योत्स्नातमिस्ना etc.—पा. ५. २. ११४.

These four alankaras are generally accepted by old writers. But treatises like those of Vamana and others contain no mention of them. Writers of the modern school starting from Dhvanikāra and Anandavardhana onwards generally do not accept these as arthalankaras. They regard रस as the soul (आरमा) of poetry and the arthalankaras are in their opinion only outer ornaments. Therefore the different varieties of रस, भाव etc. that are mentioned by old authors as alankaras are not regarded by them alankaras at all. Evidently Udbhata's view about these alankāras seems to be the old one and he has no idea of the great importance attached to ध्वनि in poety by the writers of the New School, who include रस, भाव etc. under divisions of ध्वनि. Now ध्वनि or व्यङ्गचार्थ is a sense of words. Hence रस, भाव etc. which are included under it are also understood as a sense of words in postry. And a sense of words obviously cannot be included in alankāras. Also रस being the chief element to be enjoyed in poetry, it is styled by them as the soul of poetry. But sometimes रस assumes the nature of अलंकार even in the opinion of the writers of the New School. In medicare (गुणीभूतचङ्क्य) poetry चनि or च्यङ्क्यार्थ is subordinate to the वाच्यार्थ. Hence रस, भाव etc., which always belong to च्यनि, assume a subordinate position in such poetry and they can be included under the category of alankāras in that case.

Udbhaṭa evidently was not in touch with this viewpoint. He regards स as a charm of poetry and as such
includes it in alankāras. Indurāja also, though he was
acquainted with the चिनि theory as is already pointed out,
and as will be more clear from the sequel, was not so far
advanced in his views as to remove रसङ, भावड etc. from
arthālankāras altogether. On the contrary he likes to
include all चिनि under alankāras.

- P. 55, L. 10—पर्योशक्तम्। This figure is needlessly inserted between ऊर्वेखिन् and समाहित. These latter ought to have been mentioned together as they are both connected with स्त. But Bhāmaha and Daṇḍin seem to have been unnecessarily followed here. They both have the enumeration in this order—ऊर्वेस्नि, पर्योशक्तं, समाहितम्. But here Daṇḍin's enumeration is not liable to fault as that of Bhāmaha and Udbhaṭa. For his figure समाहित is not connected with रस at all. He has a very different kind of समाहित, that which is named by modern writers as समाधि.
- P. 55, L. 11—पर्याचोक्तं यदन्येन...। "पर्याचोक्त is a statement made in a peculiar way which is void of the functions of वाच्य and वाचक and which consists of suggestion."

Indurāja explains वाचकन्नति and वाचयन्नति by वाचकस्या... संसर्गगमनम्. वाचकन्नति is the function of an expressive word i.e. the function of denoting the direct sense (वाच्यार्थ) of a word. वाच्यन्नति is the process of the वाच्यार्थ (direct sense) combining itself with other वाच्य senses (of words) for the purpose of forming a consistent meaning. आकाङ्क्षा—पदस्य पदान्तरच्यातिरेकप्रयुक्तान्वयाननुवोधकत्वम् आकाङ्क्षा. The syntactical expectation of a word for others (in a

sentence) is आकाङ्क्षा. When a word in प्रथमाविभक्ति is uttered it invariably requires a verb to produce some cogent meaning and if the verb is not expressed we have to take it as understood. Thus if a verb is uttered it has the natural expectations of its kārakas and so on. This expectation is In गौश्रलति the words have आकाङ्क्षा of each other; but in गीरथः पुरुषो हस्ती they have no आकाङ्क्षा at all. योग्यता is defined as बाधनिरहो योग्यता or अर्थाबाघो योग्यता, absence of contradiction between the senses of words. In वारिणा सिञ्चति, वारि and सिञ्चन are mutnally योग्य for each other. But in अप्तिना सिञ्चति. there is no योग्यता (though there is आकाङ्क्षा), for अप्ति is not a thing with which सिञ्चन is made. संनिधि:-पदानामविल-म्बनाचारणं संनिधिः. गां आनय—these two words (which have both आकाङ्क्षा and योग्यता) uttered with an interval of many hours between them will convey no meaning, for there is no संनिधि. When all the words in a sentence are uttered at one time they are said to have संनिधि between them. आकाङ्क्षा, योग्यता and संनिधि are things which make a word cambine its meaning with the meanings of other words in a sentence and form a consistent meaning of the whole.

In पर्यायोक्त the sense which is मुख्य is not spoken directly but conveyed by some round about way. Here a peculiar sort of व्यञ्जना (अवगमन) occurs. In real व्यञ्जना the sense which is implied is quite different from the वाच्य sense. But in the case of पर्यायोक्त the meaning conveyed by व्यञ्जना is in substance the same as the वाच्यार्थ (the sense directly expressed). सान्तरेण शब्दव्यापोरणावगम्यमानत्वात्—as the sense is suggested by mediate or indirect process of words.

The विद्युतिकार's comment on पर्यायोक्त is similar to that of Indurāja. It runs thus—वाचकदृत्तिरिभेद्या। वाच्यदृत्तिराकाङ्क्षासान्निधि-योग्यतावशात् संसर्गगमनं ताम्यां विनार्थसामर्थ्यात्मनावगमस्वभावेन यह्मतिपायते तत्पर्या-येणान्येन रूपेणाभिधानमिति पर्यायोक्तम् । अवगमन्यापरिण कथमभिधानमिति चेत् पर्यायोक्ततत्त्वममस्तुतप्रशंसान्याख्याने वक्ष्यामः। He has not explained the nature of पर्यायोक्त i. e. the principle of round about saying in which the conveyance of the expressed meaning by means of the process of suggestion is involved. He promises to do so when he has to comment upon the nature of अपस्तुत्तप्रशंसा.

P. 55, L. 20—येन लम्बालकः साध्रः। Only the first verse constitutes the example. Here गजासुरः इतः (Gajāsura was destroyed) is the व्यङ्गय sense. The वाच्य sense viz. गजासुरवध्रुजनः लम्बालकः etc......कृतः is really the same in substance as the व्यङ्गय sense, only the प्रकार is different.

The विश्वतिकार reads the last line of this example as नमोऽस्त्वपारवीयीय तस्मै कुसुमधन्वने।

The story of गजासुरव्य occurs in काशीखण्ड ch. 68, and in स्कन्दपुराण, गणेशखण्ड ch. 10 which may be consulted. The loose tresses, tears, breaking of bangles—all these being the effects of शोक after the death of the husband convey the idea of the destruction of गजासुर, though not by the direct process of the expressed meaning of words. Therefore here the disordered hair, dress etc. are embellished by the suggested sense conveyed by the lamentable state of the females; therefore the alankāra is प्रयोगिक.

- P. 56, L. 6—इह रसभावानां... । The twofold character of रसंड and भावड when they are consistent or not with the convention of scriptures has been already explained. Out of them those that are consistent are spoken of as रसंड and भावड, and those that are inconsistent are termed रसाभासंड and भावाभासंड. And when the abatement of the operation of these sentiments and feelings and their semblances with reference to the objects of their origin is described in poetry, it gives rise to the alankāra समाहित; for there their abatement or complete resignation takes place. The word समाहित is derived by the termination त in the sense of the action of समाधान, as समाधीयते इति समाहितम्
- P. 56, L. 11—ननु यदि...। Now if the operation of the sentiments and feelings is withheld in that poem, then in that case by the cessation of the old sentiments new sentiments etc. being introduced, they will give rise to such alankāras as रसवत् and others. The author removes this doubt by the expression अन्यानुभाव etc. It mens the cessation should be completely void of the अनुभावs etc. of another sentiment. Thus where notwithstanding the deep impression of the former sentiments and feelings, they are completely set at rest, and new sentiments do not rise at

all, or when they do rise they are somehow subdued, there the alankāra समाहित makes its appearance.

The विद्यतिकार's comment on these lines is shortly as follows:—अनोचित्यप्रवृत्ता रसभावाः रसामासभावाभासशब्दवाच्याः। तेन शास्त्र-विरुद्धानामशास्त्रविरुद्धानां वा रसभावानां या प्रशान्तिर्निवध्यते तत्परिहाररूपत्वारसमा-हितम्। न च रसान्तरप्रादुर्भावोऽत्रेत्युक्तमन्यस्य रसस्यानुभाविर्निक्शेषेण शूत्यरूपमिति।

P. 57, L. 1—उदातम्। उदातमृद्धिमद्वस्तु ...। "उदात is [the description of] a thing possessed of immense wealth or a deed of a great person, both of which are not the principal themes [of the poem]".

The ऋदिमद्वस्तु or महारमचरित must be only touched upon secondarily, they must not be dwelt upon to a great length.

उवाच च यतः कोडे etc., पुष्टचेन्द्रनीलवेड्ड्ये etc., उत्तरोपत्यका यत्र etc., बस्व यस्य पाताल etc.—all this is a description of the wealthy Himālaya. The idea in the last verse is worth noticing. At the time of the final chaos, the earth fell down to hell; but Himālaya did not fall with it; on the contrary the [immense] length of it became manifest, its bottom being severed from the earth.

The विवृतिकार reads पुष्येन्द्रनील etc. and explains as पुष्यो मणिभेद:

P. 57, L. 24—न च विपुलादायचेष्टिते ... । If the deeds of a hero (महात्मचरित) is the principal theme of description then the sentiments occurring in the deeds of the hero will invite the possibility of रसवदलंकार in that case. Therefore the condition is laid down as उपलक्षणतां प्राप्तम् etc. When the महात्मचरित is subordinately brought in, then that is the province of उदात. For रसवत requires the sentiment to be working prominently in the sentence, which is impossible when the source of the sentiment i. e. महात्मचरित is subordinate.

विद्यतिकारः—अर्थप्राप्तावनर्थपरिहारे चोद्यतानां महतां चरितमुदात्तम् । न चात्र रसवदलङ्कारतेति उक्तमुपलक्षणतामित्यादि। नह्यत्र महात्मचरितमङ्कितया स्थितम् अपि त्वङ्कतां गतम्।

P. 58, LL. 13-17—शिष्टम्। एकप्रयत्नोच्चार्याणाम् .....।
"The composition (1) of words (of different meanings)
which are pronounced in the same manner and (2) of
words which appear to have the same pronunciation but

which really differ in some attributes such as स्वरित etc. is called श्रिष्ट."

- P. 58, L. 16.—अलङ्कारान्तरगतां प्रतिभाम्.....। "Thus composed of two kinds of words (पदs) [the figure लिए] which produces an image of other alankāras should be regarded as [two fold] distinguished by an expression of अर्थ and शहर."
- P.58, L.18 to P.59, L.5 = इ खलु...विशिष्टं तस्रतीयतामिति। The words having different meanings are regarded by Udbhata as different words though they are made up of exactly the same letters and are pronounced alike. Now some words are exactly alike each other in both meanings, and some words differ slightly by a स्वरित, व्यक्त, प्रयत्त etc. When the two forms are exactly alike, the word employed only once can convey both meanings. In this case the रूप is अर्थे रूप. But when the two forms of the word (or the two different words according to Udbhata's doctrine) are not exactly alike but differ in some minor attributes such as स्वरित etc., one form is expressed and the other form comes in jointly with the first by similarity. In this case it is शब्दिस्ट for not only the meaning but the verbal form even has to come in jointly.
- P. 59, LL. 6-9-एतच छिटं.....पद्वन्य इत्यर्थः। Indurāja explains the second Kārikā. Here he argues in a grammatical style. ভিছ becomes an alankāra by creating an image of some other alankāra. Therefore wherever ভিছ exists some other alankāra necessarily exists, and so ভিছ cannot have any independent existence (अवस्था). But the other alankāras have their own independent provinces quite unconnected with ভিছ, while ভিছ cannot have the same. Therefore in cases where ভিছ occurs, the claims of other alankāras are ignored and ভিছ only is noticed.

According to grammar there is a rule येन नाप्राप्ते ये। विधि-रारम्यते स तस्य वाधको भवति. There is another axiom of a similar import viz. निरवकाशत्वमपवादत्वम्. When a greater category completely overlaps a smaller one and extends further, there remains no province for the smaller category. Therefore it becomes an exception and wrests its own province from the larger category. The larger category thus exists in the province outside the reach of the smaller one. Now, as to in all cases produces some other alankars, wherever to exists some other alankars invariably exists. These other alankars have their own independent examples also. Thus if the claims of the alankars are ignored, but if the claims of other alankars are ignored they are not entirely lost. Therefore wherever to occurs other alankars recede and give place to to.

- P. 59, L. 12—तस्योदाहरणम् । Udbhaṭa gives three verses to illustrate श्रिष्ट. The examples of अर्थश्रिष्ट and राज्यश्रिष्ट are interspersed in them and it requires a great grammatical labour to determine whether a particular word contains अर्थश्रिष्ट or राज्यश्रिष्ट according to the views of Udbhaṭa. It will always require an extensive knowledge of Paṇini's Grammar to determine whether two forms of a word differ by उदात्, अनुदात्त or स्वरित or by स्थान, प्रयत्न etc.
- P. 59. L. 13—Verse 1. स्वयं च पळवाताम्न...। Here the alankara is उपमाप्रतिमोत्पत्तिहेतु लिए, i. e. १९७४ is the principal figure and there is only a tinge of उपमा. प्रभातसंख्या is compared to Pārvatī by parenomastic adjectives. भास्त्रकर and अस्वाप are parenomastic (लिए). भास्त्रकर = (1) arms that are resplendent, (2) rays of the sun; अस्वाप = (1) अ सु आप = दुर्लभ, difficult to be obtained; (2) remaining awake, not sleeping. The पदच्छेद in the case of the first meaning of अस्वाप in अस्वापफलळुळ्येहिन्त्रम् is अस्वापं यत्फलं तत्र ये छ्ल्याः तेभ्यः ईहितं प्रद्वातीत्यसी; and in the case of the second meaning is अस्वापफलळुळ्ये हितप्रदा, स्वापस्य यत्फलं तत्र ये च ळ्ल्यः तस्मिजने हितं प्रद्वातीत्यसी. Thus the compound is quite different in both the meanings. Hence a change of स्वर्ध and प्रयत्न takes place when the meaning is changed. But on account of similarity of both the forms, the one is expressed and the other is आक्षिप्त, hence this is राष्ट्रिस्ट.

In the case of भास्त्रत्तर, the compound in the first meaning (भास्त्रन्ती करी) is कमेधारय (i. e. a variety of तस्पुरुष) and in the second meaning (भास्त्रत: कराः) it is षष्ठीतस्पुरुष. Therefore there is no change in स्वर्ड etc. and the figure is अर्थ छेष; for the form is the same and the meaning is only चित्र (adhering to the principal meaning).

P. 59, L. 15-16—Verse 2. इन्दुकान्तमुखी...। Here the alankāra according to Udbhata is रूपकप्रतिमोत्पत्तिहेतु श्चिष्ट. There is रूपक्षपक्षमान between Pāravatī (understood) and त्रिजगदल. Pārvatī is termed त्रिजगदल i. e. अलोकिकरल. All the attributes इन्दुकान्तमुखी etc. qualify Pārvatī and त्रिजगदल as well- त्रिजगदल also has a double use; it qualifies Pārvatī once and at another time it becomes an independent word and produces an image of रूपक as said above.

Here त्रिजगद्दल does not differ in its two forms either by स्वर or प्रयत्न; for both the meanings of it are only side-lights of one and the same meaning. Therefore it is an example of अर्थे छेव. In मुक्ताश्री the स्वर is changed and in इन्दुकान्तमुखी and other adjectives the प्रयत्न is changed. Hence they become examples of शब्द छेष.

Verse 3 (first half) अपारिजातवार्ता .......। Here the alankāra according to Udbhaṭa is रूपकानुप्राणितविरोधोत्पत्तिहेतु श्लिष्ट is principal and रूपकानुप्राणितविरोध is subordinate. नन्दनश्री:=(1) [one] whose beauty is delighting, (2) the splendour of the Nandana garden. अपारिजातवार्ता=(1) [one] in whose connection tidings of enemies are absent; (2) [garden] in which there is no trace of पारिजात tree.

The first meaning of नन्दनश्री qualifies Pārvatī and the second being an independent one becomes उपमान and produces श्रतिमा of रूपक. The first meaning of अपिरजातवार्ता qualifies Pārvatī and the second meaning qualifies the second meaning of नन्दनश्री. Thus the रूपक becomes: "Pārvatī is नन्दनश्री (splendor of the garden नन्दन) itself having no पारिजात tree in it". Now here विरोध or विरोधामास is produced which is based on the रूपक that is created by the word नन्दनश्री, पारिजात tree is said to be not existing in Nandana which is absurd, for पारिजात is invariably associated with Nandana. The परिहार of this विरोध is to be made by accepting the first meanings of both the words which qualify Pārvatī.

Here there is a change in the स्वर्ड of both the words when the meaning changes. For the compounds become different when the meaning is changed. Hence both are स्ट्रिइड and not अवश्चिष्ट.

Verse 3 (latter half). अबिन्दुसुन्दरी ......। Here the alankāra is विरोधप्रतिमोत्पत्तिहेतु श्लिष्ट.

अविन्दुसुद्री = (1) beautiful like the moon [reflected] in water; (2) a beautiful lady having no बिन्दु (spot), गलक्षावण्यविन्दुका = [Lady] from whom are issuing drops of lustre.

Here the second meaning of अविन्दुसुन्द्री is contradictory to the meaning of गल्लावण्यविन्दुका. A lady having no बिन्दु is said to be the source of बिन्दु drops (of lustre); hence the विरोध. The विरोध is removed by accepting the first meaning of अविन्दुसन्द्री.

Although in अविन्दुसुन्द्री the compound is different when the meaning changes, the स्वर does not change. But the प्रयस्त does change when the compound is changed, and the two forms of the word become different in that respect, Therefore शब्द श्लेष is present here.

The differences occurring in the स्वरंड of these three verses are not explained at length. It is always laborious and many times useless to explain the intricate technicalities of grammar about स्वरंड which are invariably found in Vedic literature. Those who are interested in these स्वरंड should study the commentary and those who want to enter deeper into the subject should see 'Macdonell's Vedic Grammar for students, Ap. III.' The best way, however, will be to consult the स्वरंजकरण in सिद्धान्तकीमुदी, especially the समासस्वरंड.

But to understand the text and especially the commentary on this portion, it is necessary and sufficient to explain here the modifications of स्वर्ड in three cases viz. थाथादि, बहुनीहि and तरपुरूष स्वर्ड.

P. 60, L. 2.—थाथादिस्वरेणान्तोदात्तलम्। The sūtra which enjoins the थाथादिस्वर is 'थाथाधम्त्ताजिवन्नकाणाम्' (पा. ६.२.१४४.) which is explained in काशिका as—थ, अथ, घम्र, क्त, अच्, अप, इन्न, क इस्येवमन्तानामुत्तरपदानां गतिकारकोपपदात्परेषामन्त उदात्तो भवति, and means 'the last syliable of words ending in suffixes थ, अथ etc. becomes उदात्त when they are the latter members of com-

pounds with prepositions or substantives ending in cases forming the first members. The words ending in—

suffix य are सुनीय:, अवस्थ:, प्रस्थ:;

- ,, अथ ,, आवसथः, उपवसथः;
- ,, घत्र ,, प्रभेदः, काष्ट्रभेदः, रज्जुभेदः;
- ,, क ,, दूरादागतः, पुरुद्धतः;
- ,, अच् ,, प्रक्षयः, प्रजयः:
- " अप् " प्रलवः, प्रसवः;
- ,, इत्र " प्रलवित्रम्, प्रसवित्रम्; and in
- ,, क ,, गोवृषः, खरीवृषः

The last syllable of all these words becomes उदात. Our example is अस्वापफलकुचोहितप्रदा which is a compound, the last member of which ends in suffix अच्, and is preceded by the preposition u and the substantive ईहित or हित in the accusative case; therefore its last syllable becomes उदात.

- P. 60, L. 4.—तत्पुर्षे तुल्यार्थेति। The sutra prescribing the प्रकृतिस्वर in a तत्पुर्ष दल्यार्थेतियाक्त्रत्याः (पा. ६.२.२.). It is explained in काशिका very clearly thus:—तत्पुर्षे समासे तुल्यार्थे तृतीयान्तं सप्तम्यन्तमुपमानवाचि अव्ययं द्वितीयान्तं कृत्यान्तं च यत्पूर्वेपदं तत्प्रकृतिस्वरं भवति. In a तत्पुर्ष compound the first member retains its original accent. Thus अस्वाप्रस्वद्धक्षे being a तत्पुर्ष compound its first member has the original accent and is therefore आधुदात्त i. e. its first syllable is उदात्त.
- P. 60, L. 23—बहुनीही प्रकृत्या पूर्वपदम्. (पा. ६.२.१.). In a बहुनीहि compound, the first member retains its original accent. It does not get all अनुदात्त accents by the rule अनुदात्तं पदमेक्-वर्जम्. Thus मुक्ताश्री: being a बहुनीहि compound retains the original accent in its first member and does not take all अनुदात्त स्वरंड except the last one which becomes उदात्त by the general rule समासस्य अन्तीदात्तत्वम्.

The nature of the प्रयत्नकृतभेद in two forms of a word is as follows. When the compounds in a composite word change, following the change in the meaning, then there is प्रयत्नकृतभेद between the two forms of the word. Thus we have in इन्दुकान्त- मुखी two different compounds in its two different meanings, (1) इन्दुतिन कान्तं मुखं यस्याः सा इन्दुकान्तमुखी पार्वती and (2) इन्दुकान्तः

Notes. 113

मुखं or मुखं यस्य तद् इन्दुकान्तमुखं त्रिजगद्रतम्। Thus here though the compound is बहुत्रीहि in both still the nature of them is quite different. Therefore a प्रयत्तकृतमेद् exists here though there is no भेद in the accents (स्वर्ड). But in त्रिजगद्रतम् we have the same compound त्रिजगत्यां रत्नम् in both the meanings. When we apply the word to Pārvati, रत्न means उत्कृष्टवस्तु, and when it becomes an independent word रत्न means a jewel.

Thus by means of difference in स्वर (accent) and प्रयत्न (stress or effort) the same expression consisting of the same letters is pronounced differently in different situations and in this way becomes instrumental in bringing out the kind of स्वयं or the figure श्रिष्ट recognised by Udbhata and supported by Indurāja.

All this dry labour about the differences of स्वर and प्रयत्व becomes unbearable in the province of poetry. Therefore Mammata tells us to ignore it in a काव्य-काव्यमार्गे स्वरो न गण्यते etc. । का. प्र. ९.

The विश्वतिकार explains the Kārikās 50 and 51 in the same strain and almost in the same words as Indurāja; but he takes the three examples together and simultaneously remarks on them thus:—

न केवलं हिमाद्रेरेवंविधस्य त्वं सता यावत्स्वयमेवंविधेति चशब्दः। तत्र गौरीपक्षे किसलयवद्रक्ताभ्यां दीप्यमानाभ्यां शोभते, सुखेनाप्तं यत्र शक्यं फलं तत्र छुन्पानामीहितं प्रददाति, इन्द्रवत्कान्तं मुखं यस्याः, स्निग्वा अत्यन्तकृष्णाश्च केशा यस्याः, त्यक्ता अलक्ष्मीर्थया, त्रैलोक्ये चोत्कृष्टः (ष्टा), पद्मवद्रागो ययोस्ताहशौ पादपह्नवौ यस्याः, अप-गता शतुप्रकारचर्चा यस्याः, आह्नादिनी शोभा यस्याः, अप्सु प्रतिबिम्बितो य इन्द्रः तद्वत्सन्दरी, नित्यं च गलन्तो लावण्यविन्दवो यस्या इति व्याख्या । संध्यादिपक्षेऽत्र ज्वलत्सर्थमरीचिभिः शोभिता, स्वापफले विश्रान्तौ यो न लब्धः तद्विषयेऽहितं ददाति. चन्द्रकान्तमहानीलमुक्तापद्मरागा मणिविशेषाः, अविद्यमानपारिजाताख्यवक्षविशेषवाती, देवोद्यानलक्ष्मीः, अविद्यमानैर्विन्द्रभिः सुन्दरीति । श्लोकत्रये यथाकममुपमारूपकविरोध-प्रतिभोत्पत्तिहेतवः श्लेषाः । अत्र प्रथमश्लोकाद्यावेदितन्निजगद्रलामित्यत्र भवि स्थितेत्यत्र च स्वरादिसाम्यादर्थश्चेषत्वम् , अन्यत्र तु शब्दश्चेषता । तथा ह्यस्वापेत्यदावैकपद्ये थाथादि-स्वरेणान्तोदात्तत्वम् लघुप्रयत्नत्वं च । पदृद्वये तु सत्याचे पदे 'तत्पुरुषे तुल्यार्थे'ति पूर्वपद-प्रकृतिस्वरेणाद्यदात्तत्वम् आकारैकारयोश्च गुरुप्रयत्नत्वमन्त्यपदे तु थाथादिस्वरेणाद्यदात्त-त्वम् । द्वितीयस्मिन् श्लोके उक्तैकपदवर्जे सर्वत्रापि भिन्नपदपाठात्प्रयत्नभेदः । मुक्ताश्रीरि-त्यत्र स्वरभेदेऽपि बहुत्रीहिपक्षे हि 'बहुत्रीहों प्रकृत्ये'ति पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वम् । तृतीयस्मिन् क्षोके प्रयत्नभेदः कचित्तवरभेदश्च । अपगतारिजातवार्तत्वे हि 'बहुब्रीहौ प्रकृत्ये'ति पूर्वपद-प्रकृतिस्वरत्वम् । अविद्यमानपारिजातवार्तत्वे 'नञ्सुभ्यामि'त्यन्तोदात्तत्वम् । नन्दनश्रीरित्यक्र बहुनीहो पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं तत्पुरुषे तु समासान्तोदात्तत्वम् । अबिन्दुसुन्दरीत्यत्रोपमान-त्वा त्तासुरुषे तुस्यार्थे ति पूर्वपदप्रकृतिस्वरः तस्य सप्तम्यन्तपूर्वपदत्वात् अनेनेव सूत्रेण प्रकृतिस्वरेणाद्यदात्तत्वम् । अबिन्दुसुन्दरीत्यत्र तु अव्ययत्वात्रञ्पूर्वपदप्रकृतिस्वरेण तदेव, तेनात्र स्वरभेदः ।

He, however, takes objection to the definition of छेष itself as given by Udbhaṭa and prefers to take all these examples as instances of संकर, or more equitably those of उपमा and others. He goes on to say:—एतच छेषळक्षणं परीक्यमाणमयुक्तमिव प्रतिभाति। तथा हि—

> ते गच्छन्ति महापदं भुवि पराभूतिः समुत्पद्यते तेषां तैः समर्छकृतं निजकुछं तेरेव रूब्धा क्षितिः । येषां द्वारि नदन्ति वाजिनिवहास्ते भूषिता नित्यशो ये दृष्टाः परमेश्वरेण मवता रृष्टेन तुष्टेन वा ॥

इत्यादो श्रेषप्राप्तप्रतिष्ठे पह्नवताम्रेत्यादो संक्रत्वमेव युक्तम् । अथवा न्यायपरीक्षायामुपमा-रूपत्वमेव । तथा हि । यथा गुणिकयासाम्योपमा तथा शब्दमात्रसाम्येऽपि दश्यते । न च तत्र श्रेषत्वमिति वक्तुं युक्तम् पूर्णोपमाया निर्विषयत्वप्रसङ्गात् । गुणिकयासाम्ये सा भ-विष्यतीति चेन्न, अर्थश्लेषस्य निर्विषयतापत्तिप्रसङ्गात् ।

अथास्मदुपदर्शितशब्दश्छेषवदुपमाविरिहतोऽर्थः श्छेषस्य विषयः कल्यते तद्दूयोरन्यत्र-स्रुव्धसत्ताकयोरेकत्र संनिपाते संकरतेव प्राप्नोत्यिष गुणिकयासाम्यमुपमा शब्दसाम्यं तु श्छेष इति विशेषस्याभिधानात् शब्दसाम्यमुपमाया विषयः श्लेषस्य तूपमाविरिहत इति पक्षवेत्यादानुपमेव न्याय्या । एवं च प्रसाध्यते स्मेत्यादावेकदेशविवर्तिरूपकमुचितम् । सन्यथास्य श्लिष्टत्वं वा वाच्यं स्थात् ।

न च भास्त्रत्वराजितेत्यर्थश्चेष उपपनः । वैचित्र्यमंछंकारोऽभिधीयत इति कवि-प्रतिमासारम्भगोचराथोऽछंकार्यः तद्धमंश्चालंकार्यः । न च भास्त्रदित्यादावर्थः संरम्भगोचर इति शब्दस्यालंकृतत्वम् । काव्ये दोषगुणालंकाराणां च शब्दार्थगततयान्वयव्यतिरेकाभ्यां विभागः क्रियते । न च भानुदीप्यमानादिशब्दसद्भावेऽलंकारोऽत्रेति शब्दान्वयव्यतिरेकानु-विधायिनोऽस्य शब्दालंकारत्वमेव युक्तम् । एकप्रयत्नोचार्थाणामित्यनेकाक्षेपे शब्दानां श्चिष्ठताभ्युपगतेव । इत्यर्थोक्तिविशिष्टं इत्यन्तःश्चर्यमेवाभङ्गसभङ्गत्वेनानयोस्तु शब्दश्चेषयो-भेदः । अर्थश्चेषस्य तु

> आकृष्यादावमन्द्रग्रह्मलकचर्यं वक्त्रमासज्य वक्त्रे कण्ठे लग्नः सुकण्ठः प्रभवति कुचयोर्दत्तगाढाङ्गसङ्गः । बध्द्रासक्तिं नितम्ब पतित् चरणयोर्थः स ताहक् प्रियो मे बाले लज्जा प्रलीना न हि न हि सरले चोलकः किं त्रपाकृत् ॥ (See अलंकारसर्वस्य under श्लेष, p. 103)

इलाद्यदाहरणं देयम् । एवं चाबिन्दुसुन्दरीत्यादौ शब्दालंकारो विरोधः । अत्र हि क्रेषस्य तु प्रतिमामात्रं न तु प्ररोहः । न च विरोधामास इव विरोधः श्लेषामास इव स्टेषः । एव मन्येऽपि शब्दालंकारा होयाः । तथा हि स्दरेनोक्तम् (स्दरः-काव्यालंकारः, ४.३२.)—

स्फुटमर्थालंकारावेतावुपमासमुचयौ किन्तु । आश्रित्य शब्दमात्रं सामान्यमिहापि संभवतः ॥ इति ।

उदाहृतं च (रु.ट:-काव्यालंकार:, ४.३३-३४.)-

यदनेकपयोधिभुजस्तवैव सहशोऽस्यहीनसुरतरसः। ननु विलिजितः कथं ते सहशस्तदसौ सुराधिकृतः॥ [व]सुयामहितसुराजितनीरागमना भवांश्च वर्षश्च। सुरिचतवराहवपुषः तव च हरेश्चोपमा घटते॥

इति । एवं चेह चतुर्थे रूपकं श्रेषक्यितरेकश्च यदुक्तं तस्योक्तनयेन शब्दालंकारत्वमेन युक्तम् । एवमादौ शब्दम्लालंकारे न तु शब्दस्यालंकार इति चेदुक्तमत्र वैचित्र्यमलंकार इति । यद्वैचित्र्यं तस्यालंकार इति । यद्वैचित्र्यं तस्यालंकार इति यथोक्तमेव साधु । भवन्तु वा परमेवंभूता उभयस्या-लंकारा अर्थस्य वेति विचार्यमेतद्विद्वद्भिनं तु झटित्येवास्यितव्यम् ।

A great deal could be said about the views and ideas acceptable to Udbhata concerning the alankāra fag. Udbhata has quite an independent treatment of it. But already Mr. K. P. Trivedi in his edition of Ekāvalī has detailed the view of Udbhata in his notes and has compared it with Mammata's view. (Vide "The Ekāvalī" B. S. S. No. 63; pp. 622-628). To describe the position of Udbhata with regard to the alankāra fag a brief statement will suffice here.

The difference between Udbhata and the writers older than Udbhata such as Bhāmaha, Daṇdin and others is as follows:—

# Older Writers.

- 1. No scientific subdivision of স্কৈল attempted. Only Dandin has অনিস্বদ্ধ and নিস্বদ্ধ স্কৈল.
- 2. The province of rand of other alankāras not defined at all.
- 3. When श्रेष and other alankāras come together it was not settled whether प्राथान्य is to be given to श्रेष or the other alankāras.

# Udbhata.

- 1. Udbhata attempts a scientific division and has two distinct divisions viz ্ হাৰুস্ক্তিয় and অধীস্তিয়.
- 2. The province of sq and other alankāras clearly defined, wherever sq occurs other alankāras are to be subordinated to sq and sq is to be given the prominent place.
- 3. According to Udbhata प्राचान्य is always to be given to श्रेष which only produces an image of other alankāras.

On the whole the ideas of the older writers seem to be more general and inexact. Bhāmaha, in particular, has treated the figure very scantily.

The difference between Udbhata and the modern writers of the Mammata school is as under:—

## Udbhata.

- 1. The title of the figure is fee.
- 2. Udbhaṭa's divisons of ভিন্ত are নৃত্যুক্তিত and অর্থস্ভিত. Both are অ্থাতকারে.
- 3. When the two forms of the word are exactly alike in स्तर, प्रयत्न etc. the alankāra is अर्थेन्डिष्ट. When the two forms of the words are similar but differ in स्तर, प्रयत्न etc. शब्दश्चिष्ट occurs there. Thus the criterion of difference between the two varieties is एकप्रयत्नोचार्यता.

Thus in पह्नवाताम्रभास्तकरविरा-जिनी there is अर्थेश्विष्ट. For, the word भास्तकर is exactly the same in स्वर etc. in both of its meanings. But अस्वापफल्डुब्ये-हितप्रदा is an example of शब्द-श्विष्ट. For the स्वरs and प्रयत्वड change considerably when the meaning is changed.

## Mammata and others.

- 1. The title of the figure is श्रेष.
- 2. Mammaṭa's divisions of श्लेष are शब्दश्लेष and अर्थश्लेष. But these are quite different from Udbhaṭa's divisions. शब्दश्लेष is regarded as a शब्दालंकार and अर्थश्लेष as an अर्थालंकार.
- 3. Mammata's criterion of difference between the two varieties is शब्दपरिवृत्तिसहत्व. When the words in a छेष being replaced by their synonyms the छेष is lost then the छेष is regarded as शब्द छेष, for it is dependent upon a particular word. When the छेष is not lost by a change of the words for their synonyms the छेष is अर्थ छेष.

Both भास्त्रत्करविराजिनी and अस्ता-पफलछुट्येहितप्रदा are examples of शब्दरुष according to this view. For, if we put सूर्योकरण for भास्त्रत्कर and निद्रा for स्त्राप, all the रहेष is lost. त्रिजगद्रत्न is an example of अर्थरुष according to this view. 4. When the and other figures come together, Udbhatathinks that prominence is to be given to the for if the is removed the charm of other alankāras is lost. Thus in

स्वयं च पळ्ळवाताम्रभास्वत्करविराजिनी । प्रभातसंध्येव।स्वापफलळ्ळचेहितप्रदा ॥ the figure is उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतु स्ळिष्ट according to Udbhaṭa.

5. The figure স্থিয় is never alone, its province is always invaded by other alankāras. If we give prominence to other alankāras and throw স্থিয় into background, স্থিয় will be entirely lost (সন্বয়া). For this reason, says Indurāja, other alankāras recede and give place to স্থিয়.

- 4. Mammata's view is quite the reverse. श्रेष is only accessory and helps to develop other figures in the sentence. Therefore the other figures in his opinion are principal and श्रेष is their accessory. Thus in स्वयं च पहना-ताम्न the figure is श्रेषप्रतिभारमत्तिहेतु उपमा. The श्रेष in भास्त्रकर and अस्वाप is utilised to make the साधारणध्मे of the उपमा, and therefore it is subordinate here.
- 5. Mammata refutes the view of Indurāja that श्लेष is always अनवकाश. He actually cites examples where no figure besides श्लेष is present. Thus श्लेष also has its own province and it cannot be said to be निरवकाश.

Mammata has two sub-varieties of श्रुट्ट केव viz. समङ्गकेव and अमङ्गकेव. These generally correspond with the श्रुट्ट व and अर्थ केव of Udbhata. If the component parts of an epithet become different when the meaning is changed the क्षेच is समङ्ग, e. g. अस्वापफलङ्कोहितप्रदा. Here the component words in one case (1) अ+सु+आप+फल + स्टूट्ट + इंहित +प्रदा and in the other (2) अ+स्वाप+फल + स्टूट्ट , हित +प्रदा are different, therefore it is समङ्गकेव. In such a case generally the स्वर, प्रयस्त etc. become different when the component words are changed; and thus it becomes Udbhata's श्रूट्ट केव. Similarly अमङ्गकेव of Mammata becomes generally the अर्थ केव of Udbhata.

But this is a general statement. Sometimes शब्द छेप of Udbhata may not have a change in its component parts. Hence Ruyyaka remarks प्रयत्नभेदाच शब्दान्यत्वे शब्दश्छेषः यत्र प्रायेण पद्भङ्गो भवति. Generally पद्भङ्ग occurs where there is प्रयत्नभेद etc.

In all this peculiar treatment of the alankāra श्रेष, Ruyyaka of अलंकारसर्वस्व is a companion of Udbhata. Bhāmaha seems to have not even dreamt of such varieties as Udbhata has found in श्रिष्ट. Mammata distinctly refutes the principle of एकप्रयत्नोचार्यता in the division of श्रिष्ट by laying down the dictum that स्वर, प्रयत्न etc. are not be taken into account in poetry.

The principle of एकप्रयत्तेचार्यता must really be a stumbling block to those students of alankāra who have no knowledge or only a scanty knowledge of Paṇini's system of grammar. In former times the case was different. All students who were initiated into Vedic or S'āstric lore first used to acquire a considerable knowledge of Pāṇini's system which always stood them in good stead in whatever further branch of learning they wanted to pursue. The study of alankāra was still more akin to Vyākaraṇa as Alnkāraśāstra was primarily based on Vyākaraṇa. All the authors and learners too in that science were chiefly grammarians and any subject concerning the technicalities of grammar was freely introduced in their discussions.

#### VARGA V.

P. 62, LL. 2-4—(Kārikās 52, 53). The order of snumeration followed here is that of Bhāmaha. Bhāmaha has—

भपहुर्ति विशेषोक्ति विरोधं तुल्ययोगिताम् । अप्रस्तुतप्रशंसां च न्यानस्तुतिनिदर्शने ॥ उपमारूपकं चान्यदुपमेयोपमामपि । सहोक्तिपरिवृत्ती च ससंदेइमनन्वयम् ॥

कान्यालंकार-३. १-३.

Udbhata has no उपमाह्मक and Bhāmaha fails to recognise पंदर; otherwise the alankāras and their order of enumeraNotes. 119

tion are the same in both. But if we consult Dandin's Kāvyādarśa we shall find that his order differs materially from the order of these two Kashmirians. We give below the lists of alankāras in order from the works of these three authors.

| Bhāmaha. |                           | Udbhaṭa.         | Daṇḍin (Kāvyādarśe,<br>ii, 6-7.) |
|----------|---------------------------|------------------|----------------------------------|
|          | <b>उदा</b> त्त            | उदात्त           | उदात्त                           |
|          | <b>স্ভি</b> ষ্ট           | <b>%ি</b> ছ      | अपहुति                           |
|          | अपहुति                    | अपहुति           | <b>শ্ভিষ্ট</b>                   |
|          | <b>बिरोषो</b> क्ति        | विशेषोक्ति       | विशेषोक्ति                       |
|          | विरोध                     | विरोध            | तुल्ययो:गता                      |
|          | , तुल्ययोगिता             | तुल्ययोगिता      | विरोध                            |
|          | अप्र <b>स्तु</b> तप्रशंसा | अप्रस्तुतप्रशंसा | अप्रस्तुतप्रशंसा                 |
|          | ब्याजस्तुति               | व्याजस्तुति      | व्याजस्तुति                      |
|          | निदर्शना                  | निदर्शना         | निद्शीना                         |
|          | उपमारूपक                  | ******           | *******                          |
|          | उपमेयोपमा                 | उपमेयोपमा        | *******                          |
|          | सहोाक                     | सहोक्ति          | सहोक्ति                          |
|          |                           | संकर             | परिवृत्ति                        |
|          | परिवृत्ति                 | परिवृत्ति        | आशीः                             |
|          | •••••                     | ********         | संकीर्ण (संकर)                   |
|          |                           |                  |                                  |

These lists clearly indicate that Dandin followed a tradition which was distinct from the Kashmirian tradition upheld by Bhāmaha and Udbhata.

However if we compare the whole lists of alankāras of these three authors we find that Dandin's list agrees very closely with the list of Bhāmaha and Udbhaṭa, so much so that we can almost say that the order followed in the treatment of alankāras is the same in the works of the three authors.

It is also curious to see that no other writer in alankāra literature substantially follows this order. Vāmana has his own distinct order. Rudrata arranges alankāras according to an intrinsically different principle of classification; his treatment has very little in common with other writers. Mammata arranges his 61 alankāras on a somewhat scientific basis and most writers after him more or less follow his grouping.

As between Bhāmaha, Udbhaṭa and Daṇḍin, we have pointed out that Daṇḍin's order of enumeration differs in a few important points from that of the other two. Daṇḍin places स्वभावोक्ति, उपमा, रूपक, दीपक, and आवृत्ति; while the Kashmirians have रूपक, दीपक and उपमा at the beginning of their treatment. They have no आवृत्ति, and स्वभावोक्ति stands thirteenth in their order. Daṇḍin puts in हेतु, सूक्ष्म and रूव after उत्प्रेक्षा; while the Kashmirians do not recognise these three alaṅkāras at all. Some further difference in the order occurs after उत्पत्त which we have specially referred to in the beginning of this discussion. (Vide the lists quoted above).

P. 62, L. 6-7—अपह्नुतिः । अपह्नुतिरसीष्टा च । (Kārikā 54). "That cherished figure is अपह्नुति which includes उपमा (similarity) in a slight degree. Wise men compose it by concealing the object belonging to the theme. (भूतार्थ=प्रावर-णिकार्थ=उपमेय)."

Udbhaṭa's definition of अपह्नुति is practically the same as that of Bhāmaha. Bhāmaha has भूतार्थापह्नवात instead of भूतार्थापह्नवेत. (भामहालंकार—३.२०.) But Daṇḍin has quite a vague description of अपह्नुति, viz. अपह्नुतिरपह्नुत्य किंचिद्न्यार्थदर्शनम्। काव्यादर्श—२. ३०४.

He does not seem to hold that उपमानोपमेयमाव is necessary to form अपहुति; hence the denial of उपमेय for the sake of establishing its own excellence is not at all wanted by him and his examples also point to the same fact. His example is—

न पत्रेषुः स्मरस्तस्य सहस्रं पत्रिणामिति ॥ काव्यादर्श— ९. ३०४.

The real अपहुति as recognised by all other writers is e.g. त्रत्यापहुन रूपक by him.

नैतन्मखिमदं पद्मं न नेन्ने भ्रमराविसी। एतानि केसराण्येव नेता दन्तर्चिषस्तव ॥ मुखादित्वं निवर्त्येवं पद्मादित्वेन रूपणात् । उद्भासितगुणोत्कर्षे तत्त्वापद्मवरूपकम् ॥

काव्यादर्शः-- २. ९४-९५.

definition is — समेन वस्तुनान्यापल।पोपह्नुतिः। कान्या-Vāmana's रुंकारसूत्र—४.३.५. Here though he does not clearly state whether the अपह्न is to be made of उपसेय or उपसान, yet his example shows that he means the अपह्रव of उपमेय and of nothing else. All other writers such as Mammata, Ruyyaka, Rudrata and those who came after them follow the definition of Bhāmaha and Udbhata, which has (1) उपमानोपमेयभाव and (2) the suppression of उपमेय as its two integral elements; and Dandin seems to be all alone with his ideas about अपहाति.

- P. 62, LL. 9, 10-The MS. presents two blanks here. It is evident that some such words as those that are put into brackets must be originally existing there.
- P. 62, LL. 21, 22-विशेषोक्तिः। यत्सामग्रचेपि शक्तीनाम (Kārikā 56) 1" Setting forth the non-production of effect even when the powers (causes) are all present, with a view to establish some peculiarity, is called विशेषोक्ति."
- P. 63. LL. 6. 7-विश्वेतन निमित्तेन (Kārikā 56)। The varieties of विशेषोक्ति are here described. "In poetry the beautiful structure of it (विशेषोक्ति) is observed to have two varieties. the one with the reason why the effect was not produced expressed, and the other with the reason not expressed." We have taken लक्ष्य (the object) where the लक्षण ( of विशेषोक्ति) is seen to be fulfilled i. e. a poem, and have translated it accordingly. Another interpretation is also possible, viz. ' the thing to be impressed,' i. e. the फलानुसित ; then the construction will be लक्ष्ये (फलान्त्पत्ती) निमित्तादर्शनेन etc.

The second variety viz. by निमित्तादशैनेन is illustrated first.

P. 63, LL. 10, 11-महाँद्धिन गृहे जन्म ..... । रूप=सुरूप, लावण्य here. Here जन्म, रूपं and व्यः are the causes which are generally seen to produce सुखप्राप्ति. But the फल-सुखप्राप्ति is here said to be not forthcoming. The विशेष that is sought to be conveyed here is the wonder that springs from the सुखहेतुs having failed to produce सुख. Here the reason (निमित्त) why सुख was not produced is not given, therefore this is अदयनिमित्ता विशेषोक्तिः

P. 63, Ll. 19. 23—इस्थं विसंच्छुळं दहवा ......। A hasty man always does his work very hastily. But here even a hasty man is described as not doing the action of asking in a hasty manner. सत्त्व is the cause; मे बच: नोदेति is the denial of effect. विवेष्टितं विसंच्छुळं दह्वा is the reason why his speech does not come out. Though the cause viz. सत्त्व exists, yet the effect does not take place; hence a sort of wonder is produced which is the विशेष sought to be conveyed. Or better, the विशेष may be taken to be the extremeness of विसंच्छ्ल. Pārvatī's action was so strange (विसंच्छ्ल) that even the impatient Sankara was stunned to silence. विसंच्छल= cross, perverse, whimsical, strange.

Much need not be said about Udbhata's विशेषोत्ति. definition of the figure appears to be the undeveloped form of the definition of Mammata which runs thus : विशेषोक्तिरखण्डेच कारणेष फलावचः । कान्यप्रकाश-१०, पृ. ६५८. Here अखण्डेषु कारणेषु is a paraphrase of Udbhata's सामग्रेयपि शक्तीनाम and फलावन: is the same as फलान्यत्तिवन्धनम. We have always pointed out with emphasis the fact that although Mammata's wording does not always agree with that of Udbhata, his ideas and his treatment of alankāras in most cases bear a close resemblance with the contents of Udbhata's work. His definitions of alankāras always borrow their ideas from Udbhata. Udbhata on his own part is indebted to Bhamaha in much the same way as Mammata is indebted to the former. But while admitting the general indebtedness of Udbhata to Bhamaha we must not omit to notice the great stride of advance effected by Udbhata over the comparatively primitive structure of Bhāmaha. Bhāmaha's ideas are, in many places, crude, vague and unsuited to the advanced notions that were in vogue in the time of Udbhata; therefore Udbhata polishes or improves upon them. Sometimes he puts his own wording in the place of that of Bhamaha. The figure विशेषोक्त is an instance in point. Bhāmaha's definition and example areएकदेशस्य विगमे या गुणान्तरसंस्तुतिः ( or संस्थितिः )। विशेषप्रथनायासौ विशेषोक्तिमेता यथा ॥ स एकस्त्रीणि जयति जगन्ति कुसुमायुधः। हरतापि तनुं यस्य शम्भुना न हतं वलम् ॥ भामहालंकार—३. २२-२३.

"When along with the withdrawal of one quality the existence of another quality is sought to be established for the purpose of conveying excellence, the figure is विशेषोक्ति"according to Bhāmaha. It will be seen that this definition is of a different type from that of Udbhata and others. Bhāmaha does not require (1) the presence of कार्यकारणभाव and (2) the non-occurrence of फल or कार्य as the important elements of the figure. It is true that his illustration is an excellent example of विशेषोक्ति even from the modern point of view and is quoted by Mammata as अचिन्त्यनिमित्ता विशेषोक्ति. But the view-point of Bhāmaha and the modern Alankārikas is different. Bhāmaha seems to regard त्न and बल as two qualities of कुसुमायुध (मदन) of which the former is suppressed and the latter extelled; while the modern Alankārikas would regard বস্তুর্থা (which is here denied, as the result (फल) of the cause (कारण) त्नहरण. It will thus be clear how Udbhata has abandoned Bhāmaha and has created a new definition of विशेषोक्ति which has proved acceptable to all who came after him.

P. 63, LL. 25, 26—विरोध:। ग्रणस्य वा ... (Kārikā 57)। "The expression of a thing different and contradictory to the quality or action [of the वर्ण्यवस्तु] for the purpose of establishing the excellence [of it] is called विरोध."

Here 'गुणस्य वा कियाया वा' seems incomplete. Hence Induraja supplies द्रव्य, by the reptition of the word वा—द्विवांबद्दस्योपात्ततात् द्रव्यस्य. The विवृतिकार supplies जाति and द्रव्या —वाशब्दोऽनवक्किं चातयति तेन जातिद्रव्ये अपि गृह्येते. But the word विरुद्धान्यिकयावचः seems to have proved a hard nut for the commentators to crack. Induraja's explanation amounts to this—विरुद्धा या अन्या किया (i. e. उत्पादनं, पदार्थः, कविप्रतिभया निर्मितः अभिनवः पदार्थः) तत्प्रधानं वचः, i. e. 'imaginary creation by the poet of a thing contradictory (to the वर्ण्यवस्तु) etc.' The विवृतिकार has अन्यस्य विरुद्धस्येव किया स्वप्रतिभय(ट)करणम् which is rather

unintelligible. It amounts to what Indurāja has given as his explanation. It seems better to take किया in the ordinary sense viz. 'action'. This word किया should include under it गुण and द्वन्य by लक्षणा. The expanded definition will then become— गुणस्य वा कियाया वा (द्वन्यस्य वा) विरुद्ध-अन्य-(गुण-द्रन्य) - किया-वच: तं विरोधं विदुः etc, which is quite correct, intelligible and suitable to the example given.

P. 64, L. 10—भवत्याः कायमाकारः ...। In this example the two opposite गुणड viz. कोमलता and तपः पाटन reside in the same person (पानेती) at the same time.

Bhamaha's definition of विरोध is --

गुणस्य वा कियाया वा विरुद्धान्यकियावचः । या विशेषाभिधानाय विशेषं तं विदुर्बुधाः ॥

भामहालंकार -- ३.२४.

Rudrate's definition very clearly confirms the interpretation of विरुद्धान्यक्रियावचः (Kārikā 57) that we have offered above. He has:—

यस्मिन्द्रव्यादीनां परस्परं सर्वथा विरुद्धानाम् । एकत्रावस्थानं समकालं भवति स विरोधः ॥

काव्यालंकार —९.३०.

द्रव्यादीनां = द्रव्यगुणजातिक्रियाणाम् . In the above example the two opposite गुणड viz. कोमलता and तपःपाटव reside in the same thing (पार्वती) at the same time.

All these writers, of course, have no idea about the real nature of निरोध such as is defined by Mammata, viz. निरोध: सोऽनिरोधेऽपि निरुद्धत्वेन यद्भ्यः. They are not at all aware of the notion that the निरोध (contradiction) between things should not be real but an apparent one. Real contradiction according to Mammata is a fault in poetry. Hence it should not exist at all. Thus all the examples of the authors like Bhāmaha, Udbhaṭa and others do not fall under Mammaṭa's निरोध. The present example of Udbhaṭa—भन्तथाः कायमाकार: केदं तपसि पाटनम् is an example of निषमालकार (first variety) according to Mammaṭa, कचियदतिविधम्यीत्र श्लेषो घटना-मियात्—का. प्र. १०. р. 719.

Vāmana in his काव्यालंकारसूत्र gives the definition of विरोध according to Mammata's standpoint. He has विरुद्धाभासस्वे Notes. 125

विरोध:. But the examples given by Vāmana fall under the असंगति अलंकार of Mammata and later writers.

The underlying reason of this vagueness-and inaccuracy from the modern point of view-in the ideas of the older writers such as Bhāmaha, Udbhata, Vāmana and others is in the fact that they failed to discriminate between different types of contradiction or antagonism of sense to be found in poetry. Later writers from the age of Mammata mention alankāras such as विगेध, असंगति, विषस, and अधिक each of which contains a distinct type of contradiction. All the alankāras, viz. विरोध, असंगति, विषम and अधिक of modern authors contain some kind of contradiction and the old authors, not being very minute in their descrimina. tion, called all these different types of contradiction by one and the same name विरोध. Hence their definitions are rathe vague and their examples also do not stand the modern test of criticism and sometimes do not even satisfy the conditions laid down by their own definitions.

P. 64, LL. 20-21—तुल्पयोगिता। उपमानोपमेयोक्ति...।(Kārikā 58.) The prose order of words is: उपमानोपमेयोक्तिश्न्यैः अप्रस्तुतैः प्रस्तावभागिमर्था [शब्दैः] साम्याभिधायि [यत्] वचः [सा] तुल्यायोगिता। "The expression conveying similarity between things that are both अप्रस्तुत or between things that are both प्रस्तुत, the things themselves not being intended either as उपमान or उपमेय, is तुल्ययोगिता."

The things between which similarity is expressed must all be either अप्रस्तुत or प्रस्तुत; naturally, therefore, there cannot be any उपमानोपमेयभाव between them. For उपमान is a thing which is always अप्रकृत, while उपमेय is that which is always प्रकृत.

P. 64, L. 25—पूर्वभेदस्योदाहरणम्। पूर्वभेद is that which is indicated by अप्रस्तुतैर्वचः in the Kārikā. त्वदङ्गमादेवं द्रष्टः etc. I Here मालती, शरामळेखा and कदळी are all अप्रस्तुत, कठोरता is the साधारणधर्म between them. Though Udbhaṭa, like Mammaṭa, does not say in his definition that साधारण धर्म is necessary for the formation of तुत्ययोगिता, yet he states it in his examples; for really there is no other way of conveying similarity between things which are all either प्रस्तुत or अप्रस्तुत.

P. 65, LL. 6-8—द्वितीयमेदः योगपट्टो जटाजालं .....। Here similarity between योगपट्ट, तारवीत्वक् and मृगाजिन is shown by the साधारणधर्म शरीरानौचित्य (unfittedness for the delicate frame of Parvati).

In तुल्ययोगिता Udbhaṭa has approached very near to-wards Mammaṭa and has left Bhāmaha and Daṇḍin far in the distance. Mammaṭa has नियतानां सकृद्धमेः सा पुनस्तुल्ययोगिता (का. प्र. १० р. 642) as his definition of तुल्ययोगिता. Udbhaṭa does not expressly say that one and only one साधारणधर्म of the things that are similar must be stated, for साम्य in साम्याभिधायि cannot be taken to mean साधारणधर्म. It can only mean similarity or commonness and not 'common quality.' Yet it will be seen that in तुल्ययोगिता there is no other way of expressing similarity except by the statement of साधारणधर्म. There is no उपमानोपमेयभाव, no वाचकशब्द, nothing of the kind. The statement of साधारणधर्म, therefore, comes as a matter of course though not included in Udbhaṭa's definition. But the rule, established by Mammaṭa, that only one साधारणधर्म should be stated is absent in Udbhaṭa.

Bhāmaha's तुत्यायोगिता is:—
न्यूनस्यापि विशिष्टेन गुणसाम्यविवक्षया।
तुल्यकार्यक्रियायोगादित्युक्ता तुल्ययोगिता॥

काव्यालंकार-३.२६.

Dandin has :-

विवक्षितगुणोत्क्रष्टेर्यत्समीकृत्य कस्यचित् । कीर्तनं स्तुतिनिन्दार्थं सा मता तुल्ययोगिता ॥

काव्यादर्श-२.३३०.

Both the definitions are very similar though differently worded. There is no restriction that both the parts must be either प्रकृत or अप्रकृत. On the other hand it seems clear that one part of the comparison is to be प्रस्तुत and the other to be अप्रस्तुत. The तुल्ययोगिता of these writers, therefore, does not very much differ from दीपक. Modern authors like Mammata would certainly include it under दीपक. In दीपक one of the parties between which similarity is sought to be expressed is प्रस्तुत and the other is अप्रस्तुत. The प्रस्तुत thing is the उपस्थ and the अप्रस्तुत is the उपसान. In तुल्ययोगिता both or all the parties are either प्रस्तुत or अप्रस्तुत and there

is no उपमानोपसेयभाव existing between them. This is the point of difference between दीपक and तुल्ययोगिता, otherwise they are all similar. Udbhaṭa and following him Mammaṭa have discerned this point of difference while Bhāmaha and Daṇḍin have failed to do so. Udbhaṭa's definition of दीपक is—

आदिमध्यान्तविषयाः प्राधान्येतरयोगिनः । अन्तर्गतोषमा धर्मा यत्र तद्दीपकं विदुः ॥ (Karika 14)

प्राधान्येतरयोगिनः = प्रस्तुताप्रस्तुतसंबन्धिनः. Mammaṭa also clearly brings out this difference. His दीपक is सकृद्वृत्तिस्तु धर्मस्य प्रकता-प्रकृतात्मनाम् and his तुल्ययोगिता is नियतानां सकृद्द्भः सा पुनस्तुल्ययोगिता. नियतानां is explained as प्राकरणिकानामेव अप्राकरणिकानामेव वा.

- P. 65, LL. 12-15—अपस्तुतप्रशंसा। अधिकाराद्येतस्य...(Kārikā 59)। "The commendatory statement of an object removed from the principal theme of description but conveying with it a sense of the principal theme (प्रस्तुत), is called अप्रस्तुतप्रशंसा."
- P. 65, LL. 16-17—न चेवसपि...प्रख्यता। If the प्रस्तुत is driven away and the अप्रस्तुत is elaborately described in its place, then it will only have the value of the ravings of a madman who does not even understand what he has to describe. But such is not the case in अप्रस्तुतप्रशंसा. यतः सा... नुवन्धिनीति।— For in अप्रस्तुतप्रशंसा the अप्रस्तुत which is stated brings with it by suggestion the principal theme of description (प्रस्तुत).
- P. 65, L. 17-—स्वाजन्येन = संबन्धेन. Some kind of relation exists between the अप्रस्तुत and the प्रस्तुत; and it is owing to this relation (संबन्ध) the प्रस्तुतार्थ comes in by implication. The संबन्ध is either कार्यकारणसंबन्ध, सामान्यविशेषसंबन्ध or उपमानोपमेयसंबन्ध.
- P. 65, LL. 20-21—यान्ति स्वदेहेषु जरा ...। "The rustic charms of inaccessible regions consisting of an abundance of fruits and flowers wither in their places not having found any enjoyer." All this is अत्रत्त and conveys the प्रस्तुत sense that Pārvatī's beauty will die away not having found any enjoyer in this condition of ascetic life.

Bhāmaha has as his definition of अप्रस्तुतप्रशंसा— अधिकारादपेतस्य वस्तुनोन्यस्य या स्तुतिः। अप्रस्तुतप्रशंसेति सा चैवं कथ्यते यथा॥ Udbhaṭa has improved this happily by putting प्रस्तुतार्थातुबन्धिनी. Bhāmaha has not that word in his definition but he means it; otherwise his definition would only apply to the ravings of a madman as Indurāja says above. Neither Bhāmaha nor Udbhaṭa try to distinguish the different varieties of अप्रस्तुतप्रशंसा. Ruyyaka in his अलंकारसर्वस्य writes down distinct varieties: (१) सामान्यविशेषमाव, (२) कार्यकारणमाव, and (३) साइत्ये i. e. उपमानोपमेयमावे. Mammaṭa has a similar but still more elaborate and minute treatment of अप्रस्तुतप्रशंसा. (Vide काव्यप्रकाश १०. pp. 618-627)

The modern commentator विद्युतिकार brings in his commentary these divisions of अमस्तुतमशंसा recognised by modern authors. He says:—

- (१) एषा च (i. e. यान्ति स्वदेहेषु etc.) स्वरूपे प्रस्तुते स्वरूपस्याभियाने ।
- (२) परमित्रनरकासुरवधूर्यदि शार्ङ्गिणं निहत्य निःशोकाः करोषि तत्त्वमेव श्ठाध्य इति विशेषे प्रस्तुते क्रचित्सामान्याभिधानं, यथा—
  - 'सुहृद्वधूबाष्पजलप्रमार्जनं करोति वैरप्रतियातनेन यः । स एव पूज्यः स पुमान् स नीतिमान् सुजीवितं तस्य स भाजनं श्रियः ॥ '
- (३) यः कश्चिद्राजा स त्वामापतन्तमेव पश्यतीति क्रचित्सामान्ये प्रकृते विशेष-स्याभिधा, यथा—

'ऐरावणं स्पृशति मन्त्रयते मरुद्भिर्वज्ञं परामृशति पश्यति योधसार्थान् । मेरोस्तटानि विषमीकुरुते महेन्द्रस्वच्छङ्कया निशि न याति नरेन्द्र निद्राम् ॥ '

- (४) प्रस्थानबुद्धिर्मया त्यक्तेति कार्ये क्वचित्प्रस्तुते कारणस्योक्तिः, यथा— 'याताः किं न मिलन्ती'त्यादि ।
- (५) यात्राप्रवृत्तत्वात् ज्ञात्वैव विस्मृतशुकादिमोक्षेः कलत्रैः सह त्वद्रयः पलाय्य गता इति कारणे प्रस्तुते क्रचित्कार्यस्य वचनं, यथा—

'राजनराजसता न पाठयति मामि'ति।

All this is after the manner of Mammata and Ruyyaka. Mammata lays down five varieties of अप्रस्तुत-प्रशंसा:—(१) कार्ये प्रस्तुते कारणस्य वचः, (२) निमित्ते प्रस्तुते कार्यस्य वचः, (३) सामान्ये प्रस्तुते विशेषस्य वचः, (४) विशेषे प्रस्तुते सामान्यस्य वचः and (५) तुल्ये प्रस्तुते तुल्यस्य वचः. Thus it will be seen that the passage above quoted from विद्युतिकार exactly follows Mammata.

Dandin has a very different sort of अप्रस्तुत्रश्रांसा, viz. the praise of any अप्रस्तुत thing with a view to condemn the प्रस्तुत. Bhojarāja who belongs to the same school of Alankārikas as Dandin has also the same sort of अप्रस्तुत्रश्रांसा.

But the generality of alankāra writers does not seem to have accepted Dandin's अपस्तुतप्रशंसा; and Dandin with his follower Bhoja seems to be all alone with his rather queer ideas about this alankāra.

- P. 66, LL. 1-3—च्याजस्तुति:। शब्दशक्तिस्वभावेन...।—"Where censure is meant by the [direct] potentiality of words, but where praise is really desired to be principally understood, the figure is व्याजस्तुति." शक्ति: = अर्थप्रस्यायनीन्मुख्यम् = the tendency to express the meaning. स्वभावः = नियतार्थनिष्ठस्वम् = the natural disposition (of the शक्ति) to indicate a settled meaning. शब्दशक्तिस्वभाव is the natural tendency of a word to express a settled meaning i. e. the अभिया process of a word.
- P. 66, L. 6—वाक्यार्थी भूतत्व; अवान्तरवाक्यार्थ। See the words occurring in the commentary and notes on आहोप, P. 48.
- P. 66, LL. 13-15—धिग्वादोपहतत्वं न तत्त्वात्मपर्यविसतम्। तत्स्वात्म = itself, i. e. the धिग्वाद itself. The condemnation meant by the word विक् does not end in itself. Though the word धिक् means condemnation outwardly its true aim is different. It really suggests the unrivalled beauty of Pārvati.
- P. 66, LL. 11-12—धिगनन्यो...। This is not a very good example of न्याजस्तुति, for the censure of Pārvati's लावण्य can be taken to be a real one. Pārvatī's लावण्य is really censurable if it hinders her union with a fit husband. For the sole aim of लावण्य is to obtain a fit companion for one's life. This kind of meaning indicating the reality of निन्दा lingers in our mind when we read the verse. Such a thing is not at all desirable in न्याजस्तुति. The examples हिला त्वामुपरोधवन्ध्य etc. and हे हेलाजितवोधिसत्व etc. given by Mammața (vide का. प्र. १० pp. 670-71) are very appropriate and beautiful. In them the outward निन्दा and स्तुति are absolutely unreal. Mammața's definition of न्याजस्तुति is—

व्याजस्तुतिर्भुखे निन्दा स्तुतिर्वा रूढिरन्यथा।

काव्यमकाश-१º, p. 670.

It means:—"censure or praise at first sight, the final apprehension (ছাট্ট:) being the reverse of it, is called ধ্যাজানুত্তি." Thus it will be seen that Mammata, and fol-

lowing him other modern authors, recognise न्याजस्त्रति as twofold: (1) where निन्दा is apparent and स्त्रति is real, and (2) where स्तृति is apparent and निन्दा is real. Udbhata recognises only the first variety of these two and frames his definition and example accordigly. Mammata gives a twofold derivation of the word न्याजस्त्रति to suit his two varieties न्याजस्ता न्याजेन ना स्तृतिः. Udbhata seems to admit only न्याजेन स्तृतिः न्याजस्तृतिः

- P. 66, LL. 20-21—विदर्शना । अभवन्वस्तुसंबन्धः...। (Kārikā 61). "When an impossible relation between two things or a possible one causes comparison (उपमानोपमेयभाव) between the two things to be understood, then the figure is called विदर्शना."
- P. 66, LL. 22-24—यत्र पदार्थानां .. तत्र विदर्शना। (1) When the expressed relation between two things being impossible suggests उपमानोपमेयभाव between these two things then the figure is विदर्शना. (2) Also when the possible connection between two things brings in उपमानोपमेयभाव as a support to itself the figure is विदर्शना.
- P. 66. L. 24. विशिष्टस्यार्थस्यो...पदर्शनात् । Indurāja explains the word विदर्शना according to its etymology. the word विद्शेना as the name of this alankara is very peculiar and uncommon. All writers on alankara except Udbhata have uniformly used the word निद्शेना and nobody even hints there is a variant विदर्शना in use somewhere. Our original MS. invariably writes विदर्शना, and Induraja also derives the word with the उपसर्ग वि and not with नि by the expression विशिष्टस्यार्थस्य etc. This circumstance precludes any possibility of a mistake at the hands of the scribe and we can feel certain that Udbhata's text as received by Induraja contained the title विदर्शना and not निदर्शना. But the Madras MS. containing the commentary jagid has the name निद्शेना everywhere. This certainly raises some difficulty, but it cannot deter us from adopting निदशेना as the true title originally intended by Udbhata. Indurāja is a very old commentator and he must have had a reliable text in his possession to comment upon. His declared authority is on the side of the name विद्शेना. While the

Notes. 131

Madras MS. is not always trustworthy and the commentator is silent on the point.

Bhāmaha's definition of विदर्शना or निदर्शना is:

किययैव विशिष्टस्य तद्रथस्योपदर्शनात् । क्रेया निदर्शना नाम यथेववतिभिर्विना ॥

भामहालंकार,-३, ३२.

The definition is not quite clear in meaning. Still it is obvious that its sense is different from that of the definition of Udbhata. Thus Udbhata has here abandoned Bhāmaha and has created a new definition of his own, which was adopted by Mammata in later times. अभवन्वस्तु- संबन्ध उपसापरिकल्पकः ।—काब्यमकाशः १०. p. 613.

P. 66, LL. 26-27—विनोचितेन पत्या च.....। Here the विशोभता (pallidity) of विभावरी (night) is said to be borne by कामिनी which is impossible. For the शोभा of night is inherently different from the शोभा of a lady. Thus the connection of विभावरी and कामिनी expressed through विशोभता is impossible. A lady cannot hear the विशोभता of night. This impossibility brings in the comparison: यथा विश्ववन्ध्यविभावरी विशोभता प्रविभित्त तथा उचितेन पत्था विना कामिनी विशोभता प्रविभित्त ।

This is the first variety illustrated. Example of the second variety is not given by Udbhata. Indurāja therefore brings in a verse of Bhāmaha to illustrate it.

The विवृतिकार's comment runs thus :— नतु भिन्नयोविंशोभतयोरैक्य-मध्यविंतं इति भेदे अभेद इत्येवमारिमकेयमितश्योक्तिः । विशोभताख्यो गुण एको न तु स्वरूपभिन्नसम्बन्धिभेदात्तु भिद्यते । स्वरूपभिन्नयोरैक्यत्वेऽतिशयोक्तिः । यथा— 'स्निग्धश्यामलकान्तिलिप्तवियत' इति । अत्र हि व्याप्तिलेपनयोः स्वरूपभेदैक्यमध्यव-सितम् । द्वितीयस्योदाहरणमिह नास्तीत्यन्यत इदं देयम् । अयं मन्दस्रुतिरिति ।

P. 67, LL. 10-11—अयं मन्द्द्युतिर्भास्तान् etc. । सामहालंकार, ३. ३३. Bhāmaha has no varieties of निद्दीना like Udbhata. He gives this single verse as the example of निद्दीना.

Indurāja enters into a rather stiff discussion on this verse. As usual he has brought in the science of grammar to dilate upon. His discussion has two parts: (1) तत्र पंथमोद्य...वासयतीति यथा; here the discussion is grammatical and (2) तेन च प्रयोज्य...विद्शीनाया भेदः; this explains how the

alankāra विद्श्ता is formed in the example अयं मन्द्युतिः etc. We take the second first.

P. 67. LL. 19-23-तेन च प्रयोजय...द्वितीयो विदर्शनाया भेदः। Here Indnrāja makes the रुक्षणसमन्वय i. e. shows how the example fits in with the definition of the alankara. this example the connection between श्रीमन्त: and भास्वान् is possible and real, not impossible as in the first variety. For the rich people are really made to understand by the sun that prosperity is followed by adversity. This relation between श्रीमन्तः and भारवान् is called प्रयोजयप्रयोजकभावः is the प्रयोज्य (that which is directed or caused) and भारवान is the प्रयोजक (subject of the causal action). establish the cogency of this प्रयोज्यप्रयोजकभावसंवन्ध comparison comes in. The sun (भास्तान) causes the rich people to understand that rise terminates in a fall just as his own rise terminates in setting. Thus the sun teaches the thing which is similar to, and is easily deduced from, his own conduct, viz. rising and setting. Similarity between the sun's movement and the instruction derived by the rich is quite essential here; otherwise no instruction can be derived from the sun who cannot directly impart any instruction by speaking etc. If the sun were to instruct some thing which is not similar to his own conduct, then his instruction would have proved useless and the प्रयोज्यप्रयोजकभावसंबन्ध between the sun and the rich would have failed. But the similarity between the sun's conduct, and the instruction imparted give support to the प्रयोज्यप्रयोजकभाव. Then the उपमा (which is not expressed but implied) helps the भवन् (possible) वस्त्रसंबन्ध here. Hence this is the second variety of विदर्शना.

P. 67, LL. 12-19—तत्र प्रथमोद्य...वासयतीति यथा। Here Induraja explains how the प्रयोज्यप्रयोजकभाव really exists (भवन्) between श्रीमन्तः and भारवान्, भारवान् cannot impart any instruction as he cannot speak or make signs which will be understood by men. Thus it would appear at first sight that the connection of श्रीमन्तः and भारवान् expressed through बोधनिक्रिया is impossible. But it will now be proved that the प्रयोजयप्रयोजकसंबन्ध between श्रीमन्तः and भारवान् is real and consistent.

In a causal form there are always two subjects and two actions. One is the primary (प्रयोज्य) action which in this case is "understanding". The other is the causal (प्रयोजक) action which is "causing to understand" in this case. One subject is the प्रयोज्यकर्ती. He is the object of the causal action but subject of the primary action. other is the हेत्कर्ता or प्रयोजककर्ती who causes another to do something. Here सास्वान् who makes to understand (बोधयन्) is the हेतुकर्ता and श्रीमन्त: who understand (वृच्यन्ति) is the प्रयोज्यकर्ता. Now हेतुकर्तृत्व is of two kinds one is direct and the other is in the form of समर्थाचरण; e. g. (1) देवदत्तो वासयति and (2) भिक्षा वासयति. (1) देवदत्त causes some one to live. Here देवदत्त directly says "उध्यतामत्र" and makes the person stay. Thus देवदत्त becomes directly the हेत (producer) of बसतिकिया. (2) Alms cause some man to stay (in a place). Here alms do not directly say to the man "उध्यताम" etc. He gets plenty of alms in the place and therefore he is induced to stay there. Thus alms behaves in such a way as to make the man stay. This is called तत्-( प्रयोजन )-समर्थाचरण. In our present case also there is no direct causation and भास्वान् is तत्समर्थाचरणवान् हेतुकर्ता. The sun does not directly instruct the rich people just as a teacher instructs his pupils. The sun only sets and the rich people derive their instruction from the sun's setting. Hence समर्थाचरण

P. 67, L. 18—प्रेषणाध्येषणयोरभावात् । प्रेषण is ordering and अध्येषण is requesting. These actions are present in directly causal subjects; they are absent in समर्थाचरण. For, the समर्थाचरणवान् हेतुकर्ता is not capable of giving direct order by speech or otherwise. The Mahābhāshya of Patañjali contains a very clear exposition on this point of समर्थाचरण which is the basis of Indurāja's discussion. It has:—यावहूयात्रिमित्तं कारणं तावद्धेतुरिति। किं प्रयोजनम्। भिक्षादिषु दर्शनात्। भिक्षादिषु हि णिज् दस्यते भिक्षा वासयित कारीषोत्रिरध्यापयित इति। किं पुनः कारणम्। पारिभाषिके हेतौ न सिध्यति। एवं मन्यते चेतनावत एतद्भवति प्रेषणमध्येषणं चेति । भिक्षाश्याचेतनाः । नैष दोषः। नावस्यं स एव वासं प्रयोजयित य आहोध्यतामिति व्रवीति। किं तिहैं। तृष्णीमप्यासीनो यस्तत्समर्थान्याचरित सोपि वासं प्रयोजयित। यथा कारीषोत्रिर्विवात एकान्ते संप्रज्विठतो अध्ययनं प्रयोजयित। —महाभाष्य। अ. ३। पाद १। आहिंकै २। सृ. २६।

Thus although the sun is not the direct हेतुकर्ता it is still the समर्थाचरणवान् हेतुकर्ता and the प्रयोज्यप्रयोजकसंबन्य is existent and hence possible.

The विद्यतिकार comments on the example very succinctly thus:—अत्र भास्ततोऽतिसम्बन्ध उपपद्यते । स च सममेव । हे श्रीमन्तः युष्माकमुद्यः पातायेति उपमापर्यवसायी किल रविं दृष्ट्वा श्रीमन्त एव प्रतिपद्यन्ते । रविस्तु तत्समर्था- चरणेन प्रयोजकः ।

P. 67, L. 24—संकर: । संकर is the blending together of two figures. It is not an alankāra by itself, and as such its treatment should in the fitness of things be deferred till all other alankāras are treated. Later writers like Ruyyaka and Mammata have done the same thing. Even Dandin gives संकर the last place in his treatment of alankaras. Bhāmaha too has enumerated संस्थि (he has no संकर) at the end of all other alankāras.

संकर according to Udbhata is of four types (1) संदेहसंकर; (2) शब्दार्थक्यर्रंकारसंकर; (3) एकशब्दाभिधानसंकर and (4) अङ्गाङ्गिभावसंकर.

P. 68, LL. 2-3—खेदेहसंकर:। अनेकालंकियोहोस ... (Kārikā 62)।—"[A sort of] संकर occurs when more than one alankāras seem to exist; yet all of them cannot exist at a time; and there is neither any reason for nor any reason against accepting any of those alankāras [in preference to others]".

P.68, LL. 4-20—अनेकस्यालंकारस्योलेखे... इत्याशङ्कयोक्तम्.....तत्र न संदेहसंकरता। Indurāja according to his usual habit takes अनेकालंकियोलेखे as the primary epithet, and accounts for all other epithets one by one. If possibility of many alankāras (अनेकालंकियोलेखे) is laid down as the sole condition then in एकशब्दामिधानसंकर also there exist many alankāras; e. g. मुरारिनिर्गता etc. Here गङ्गेव चक्रधारा is उपमा and नरकप्रतिपन्थिनी contains श्रेष. नरकप्रतिपन्थिनी = (1) The destroyer of नरकासुर; (2) enemy (antidote) of hell. Thus the verse contains two alankāras and hence would claim to be संदेहसंकर. To avoid the possibility of such examples becoming संदेहसंकर, the words समं तद्यत्यसंभवे are put. The alankāras must be such as cannot exist at one time. If one is accepted the other must vanish. In मुरारिनिर्गता etc. श्रेष and उपमा can exist side by side.

Notes. 135

Therefore it is not संदेहसंकर. नन यद्यनेकालंकरो.....प्रमाणाभावस्तत्र संदेह Even these two conditions do not sufficiently describe Two alankāras exist and both of them cannot exist at one time-these two conditions are fulfilled. there is some बाधकपमाण for one and साधकपमाण for the other. Therefore the former is abandoned and the latter is accepted. Such an example will also fall under संदेहसंकर. To exclude such examples, the condition viz. एक्स च etc. is put. 'When no reasons either for or against any alankara, exist and both alankaras are equally possible,' then only it becomes संदेहसंकर. The सावक and वायक प्रमाणs must all be absent. If सायक and बायक are both existent then that alankāra having साधकप्रमाण will be accepted and that having बाधकप्रमाण will be rejected. If only सायक is present the alankāra having the सायक-ब्रमाण will be accepted. If only बाब्स is present the alankara having that वाधक will be rejected and the other will be accepted. In all these cases there will be no संकर at all, one alankāra being totally rejected and the other accepted. Thus when all सायकs and all बायकs are absent there is a possibility of संदेहसंकर. Illustrations of all these cases having साधक or बाधक प्रमाणs are given in काव्यप्रकाश-१०, pp. 761-764 which may be consulted with advantage.

Our modern commentator विवृतिकार also cites examples in which the alankara is determined by the existence of साधक or बाधक प्रमाणs. It will be to our purpose to take down the passage here. 'अरिगिरिषु हरिस्त्वम् 'इत्यादौ तु रूपके, 'कुलिशभृदिव देव त्वं संपन्नाचळानाम् ' इत्यादौ चोपसायामस्ति साधकं प्रमाणम् । 'स्मरन्ति ज्योतस्नायाः शशिमुखि चकोरास्तव दशि 'इति रूपके वाधकम् । तद्भावे हि 'पिवन्ति ज्योत्स्नाम्'-इति स्यात् । 'राजनारायणं लक्ष्मीस्त्वामालिङ्गति निर्भरम् ' इत्युपमायां बाधकम् । न हि सद्दाः पियाभिरालिङ्कचते । The last example is drawn from कान्यपकाश. Further on he continues the discussion after the manner of कान्यपकाश and tries to assign a reason why Udbhata used the word अनेक instead of उभय in the Karika अनेकालं-Thus he says—'नयनानन्ददायीन्दोर्बिम्बमेतत्प्रसीदित ' कियोहेखे etc. इति मुख्यस्याध्यवसानात्किमतिशयोक्तिः, किमेतदिति मुखं निर्दिश्य इन्दुसमारोपणाद्रपकम्, किं मुखनैर्मेल्यप्रस्तावेऽपस्तुतप्रशंसा, किं दीपकं, किं तुल्ययोगिता, किं प्रदोषवर्णने विशेषणसाम्यात्समासोक्तिः, किं मदनोद्दीपकः कालो वर्तते इति पर्यायोक्तम् , इति बह्न-लंकारसंदेहो भवति । इत्यभयशब्दमपास्यानेकप्रहणम् ।

- P. 69. LL. 11-12-यदाप्यत्यन्तम्चितो .....। This is an example of संदेहसंकर according to Udbhata; for in व्रेन्द there is a possibility in his opinion of two alankāras उपमा and रूपक. The compound may be solved either as वर एव इन्द्र: or वर This is according to Udbhata (and Induraja also). According to later canons of criticism this would not at all be an example of संदेहसंकर. उपमा and not रूपक will be the alankāra here. The verse is addressed to Pārvatī and we ought to have वर as the word principally meant. If we accept रूपक (वर एव इन्द्र:) the अन्वय culminates on इन्द्र and not on बर. By उपमा (बर: इन्द्रिव) we can have the word बर the prominent member in the compound. Therefore उपमा is to be accepted and not रूपक. The verb लभ्यते and all other words in the sentence are consistent with at and not with इन्द्र. Thus there is no possibility here of संक्र at all. Udbhata seems to have no idea of this line of thinking which is displayed in the works of Ruyyaka, Mammata and other later writers.
- P. 69, L. 22— हाट्यार्थवर्ष्ट लंकारा वाक्ये...(Kārikā 63 a)। "When alankāras pertaining to words and those pertaining to sense appear (separately) in one sentence (or verse as the case may be) it becomes [a sort of] संकर." This is the संस्रष्टि of later writers. Ruyyaka says: तेषां (अलंकाराणां) तिलतण्डुलन्यायेन संस्र्रिट: । नीरक्षीरन्यायेन संकर:।—अलंकारसर्वस्व, pp. 192 and 197. संस्र्रिट is of three kinds: (1) of two शब्दालंकारड (of course occurring separately); (2) of two अर्थालंकार and (3) of one शब्दालंकार and the other अर्थालंकार. This third kind is the शब्दार्थवर्यलंकारसंकर of Udbhaṭa. The other two kinds only are संस्र्रिट (q. v. p. 78 of the text.) in his opinion.
- P. 70, LL. 2-3—इसं स्थितिवैराणी चेत...। Here अनुप्रास is the शब्दालंकार and अर्थोन्तरन्यास is the अर्थालंकार. अर्थान्तरन्यास (q. v. p. 34 of the text.) of Udbhata only requires समर्थ्यसमर्थकमान; statement of सामान्य and निशेष is not required by him. Here रूपेण ते etc. is the समर्थक of मा कथा व्यर्थमर्थिताम्. But according to the definition of Mammata and other modern writers this figure will not be अर्थोन्तरन्यास. For both the statements are निशेष. रूपेण ते युना etc. is a निशेष (particular) statement; for it is addressed to Pārvatī and pertains to Pārvatī's case only.

Had it been रूपवत्या युवा सर्वः पादबद्धो हि किंकरः it would have been a good example of अर्थोन्तरन्यास, for it would have referred to beautiful ladies in general and not to a particular lady.

- P. 70, L. 12—एकवाक्यांशायवेशाद्दाभिधीयते...(Kārikā 63 b)। "संकर is also formed when two alankāras come together in a part of a sentence." वाक्यांश is a word or a group of words that form a part of a sentence.
- P. 70, LL, 16-17-मेनमेनास्त्व(स्थ) सच्छायवर्णिका चार्कणिका। Here the alankāras उपमा and श्रेष are present and both are expressed by the one word इन. The उपमा is clear in अम्मोजिनीन चित्रस्था. श्रेष occurs in सच्छायवर्णिका and चारकर्णिका. वर्ण means the pink colour of the lotus and the fair complexion of Pārvatī. Also कर्णिका is the central cup of the lotus, and कर्ण means the ear of Pārvatī. This श्रेष exists together with the उपमा because the word इन is present. If इन is removed the उपमा is lost and the double meaning of चारकर्णिका and सच्छायन्धिका is also lost. Thus the two alankāras श्रेष and उपमा have entered into one word इन.

The विश्वतिकार has a very serious difference of opinion as regards the nature of the एक शब्दा भिधानसंकर of Udbhata. While Induraja says that एक शब्दा भिधानसंकर is a mixture of two अर्था लंकार, the विवृतिकार insists that this संकर occurs when a शब्दा लंकार and an अर्था लंकार combine in one वाक्यांश. He severely criticizes Induraja and explains the stanza मैन मेनास्व etc. very differently. The whole of his comment on the stanza is worth quoting:—वाहकणीं चाहकणिंका च यस्याः। सच्छायेलादौ पादद्वये स्ठेषानुप्रासयोः स्थितिः। यत्त्वेकवाक्यांशित्यादिना अर्थालंकारसंकरो व्याख्यात्तत्वस्त् । चतुर्थे संकरे संस्ष्टे वास्यान्तर्भावात्। उदाहरणे च स्ठेषोपमयोर्थत्सांकर्ये व्याख्यातं तद्युपेक्ष्यम् । स्टेषस्य निर्विषयतापत्तेः । 'येन ध्वस्तमनोभवेन' इति अस्योदाहरण-मितिचेदनुद्धदमिति चेत्। The विश्वतिकार is here acute and piercing. On the whole it seems to us that the विश्वतिकार is in the right if we look to the wording of Udbhata.

P. 71, LL. 2-3—अनुशाहाशुश्राहक or अङ्गाङ्गिभावसंकर । प्रस्परोपकारण... (Kārikā 64)। "When the alankāras are not independent of each other but exist by helping each other to develop, then that also is called संकर."

- P. 71, LL. 5-8-उपकार्योण्युपकारक.....परस्परोपकारेणेति। The alankāra which helps another to develop clearly does some उपकार. And the alankāra which is thus helped indirectly does उपकार by being the receptacle of the help of the other. Thus both are परस्परोपकारक, helping each other.
- P. 71, LL. 10-11-हरेणेव स्मरव्याघ:...। Here there are three outstanding figures. हरेणेव त्वया is the उपमा. अनङ्गीकृत means (1) not accepted, despised (अनुरक्ति); and (2) deprived of body (अग्ररीरत्वमापादितः). Hence it contains श्लेष. धाष्ट्रवीदिव न मञ्चति is (हेत् ) उत्थेक्षा, the cause (धाष्ट्रचीत् ) of the action of releasing being a fanciful one. Here the उस्त्रेक्षा is based on the first meaning of প্ৰাৰ্থীকূল. It is only through boldness that a despised person does not leave the despiser. Thus here the श्लेष in अनुङ्गीकृत helps the उस्नेक्षा and उस्नेक्षा also lends additional charm to the श्लेष. The उपमा, हरेणेव त्वया, is also based on the क्षेत्र in अनङ्गीकृत; for अनङ्गीकृत becomes the श्विष्ट साधारणधर्मः Parvati has abandoned (अनङ्गीकृत) cupid; and हर has deprived cupid of his body (अनङ्गीकृत). But according to Udbhata श्रेष is predominant wherever it occurs; other alankāras are to be thrown to the back ground. Thus according to him रूप is the principal figure here and उपमा and उत्प्रेक्षा are its accessories.
- P. 71, LL. 17-23—एवमयं...चत्वारः संकरभेदाः। Induraja's recapitulation of all the divisions of संकर described before.

It is to be noted that the names given to the four varieties of the are of Induraja's invention. The Kārikās do not contain any names of varieties.

The ideas of Dandin and Bhāmaha about संकर are not at all so elaborate and systematic as those of Udbhaṭa. Dandin uses the words संक्षण and संस्थि rather promiscuously. Bhāmaha has only the name संस्थि. Exactly what kind of संस्थि he intends to put forth is not quite clear, either from his definition or from his examples. He has:—

वरा विभूषा संस्टिष्टिबेहुलंकारयोगतः । रचिता रत्नमोलेव सा चैवमुदिता यथा ॥ From the expression रत्नमालेव it seems that he does not want to include the संकर of modern writers in his संस्कृ. Dandin has:—

नानालंकारसंसृष्टिः संकीणे तु निगद्यते।

-कान्यालंकार, २, ३५९.

He has two varieties:-

अङ्गाङ्गिभावावस्थानं सर्वेषां समकक्षता । इत्यलंकारसंस्टेष्टेलक्षणीया द्वयी गतिः ॥

- कान्यादर्श, २, ३६०.

It will be clear from this that Udbhata is greatly advanced in ideas about संबर beyond Bhāmaha and Dandin.

- P. 71, LL. 25-26—उपसेयोपमा। अन्योन्यमेव यत्र...। (Kārikā 65) "When comparison (उपमानोपसेयता) is reciprocal, the object being to remove the possibility of all other comparisons, [the figure] is called उपसेयोपमा." उपमानोपसेयता = the relation between उपमान and उपसेय; comparison.
- P. 72, LL. 2-11-नन च प्राकरणिकम ... पक्षान्तरहानी तारपर्यात । उपमेय is that which being a party to the comparison is प्राकरणिक (belonging to the theme). Now in उपमेयोपमा the real उपमेय is made उपमान and the real उपमान is made उपमेय. प्राक्ताणिकल of उपसेय will not be experienced in that case. Therefore the auothor says पक्षान्तरहानिगाम. The chief object of उपसेयोपमा is to exclude the possibility of other उपमानंड. The real उपमानल and उपमेयल of the respective things is not violated by reversing the उपमानोपमेयभाव between them. saying वरं विषं भक्षय मा चास्य गृहे भक्ता, one does not mean that the person addressed should eat poison. The chief intention is only to dissuade him from dining at a particular man's house. In the same way the reversion of उपमानीप-मेश्रमान is not important here, but the sense that there is no third thing comparable to the two things ( उपमान and उपमेय ) is important. Thus in कमलमिव मुखं मुखामिव कमलम, the sense that there is no third thing comparable to मुख and कमल is important and not the उपमानीपमेयभाव.

The विवृतिकार has: — उपमानान्तरसद्भावरूप पक्षान्तराभावमवगमयितुं यदुप-मयोपमेवोपमानीक्रियते साः उपमेथेनोपमा इत्युपमेथोपमा । अन्योन्यशब्दोपादानाचात्र वाक्यार्थद्वयवर्खयमरुंकारः। अनन्वयस्त्वेकवाक्यार्थवर्ती। Bhāmaha's definition is—

उपमानोपमेयत्वं यत्र पर्यायतो भवेत्। उपमेयोपमां नाम बुवते तां यथोदिताम्॥

भामहालंकार-३, ३६.

He probably uses the word प्योच in the sense of परिवृत्ति. Dandin calls this figure अन्योन्योपमा and includes it under the varieties of उपमा. Udbhata's definition of this alankāra is a good one, that of Mammata being too elliptical viz. विपयोस उपमेयोपमा तयो: — का. प्र. १०, р. 583.

P. 72, LL. 12-13—शिरांसि पङ्कानीव...। Here कर and चक्र are made उपमेय and उपमान by tnrn. The real उपमेय is कर, the साधारणधर्म is वेगोत्पातन (quick annihilation), the implication is that there is no third thing comparable to कर and चक्र in speedily destroying the enemies. This verse and the following upto verse 5, Varga VI are relative clauses connecting themselves with the principal clause त्वत्कृते सोपि वेक्रण्डः etc. (verse VI. 5.).

In this verse it happens that कर and चक are both प्राकरणिक for the prowess of विष्णु's कर and चक्र both is described, and both therefore can be उपमयंड. Thus there is no difficulty here. But in a case like कमलमिन मुखं मुखमिन कमलन् where one thing is प्राकरणिक and the other अप्राकरणिक, the प्राकरणिक (viz. मुख here) is always to be regarded as उपमेय according to Induraja. Though it is expressed as उपमान in मुखमिन कमलम् still by its real nature it is उपमेय and not उपमान.

- P. 72, LL. 21-22—सहोक्ति:। तुर्यकाले क्रिये यत्र...।—(Kārikā 66) "When two actions taking place at the same time but depending upon two different things are described by one word (पद), [the figure] is सहोक्ति."
- P. 72, L. 24—P. 73, L. 2—ननु संजहार शरकालः etc......न नैवं दिपक इति नातिव्याप्तिः। Indurāja says: In the example of दिपक viz. संजहार शरकालः etc. (q. v. p. 15) also two actions concerning two different things are spoken of by one word सजहार. कुमुमश्रियः and सुखसंपदः are both objects of the verb संजहार. That is, the two different actions belonging to कुमुमश्रियः and to सुखसंपदः are indicated by the one word

संजहार. Thus this example of दीपक also would come under सहोक्ति. But such a possibility is averted by the word जुल्यकाले. The two actions must be taking place simultaneously, and from the construction of the alankāra the simultaneous nature of the actions must be impressed on the reader's mind. This is absent in दीपक. In संजहार श्रात्कालः etc. the destruction of कुसुमिश्रयः and सुलसंपदः is not done at the same moment or occasion; first the कुसुमिश्रयः were destroyed and consequently सुलसंपदः were done away with. On this point विवृतिकार remarks—न चात्र दीपकतेत्याह तुल्येति । तत्र हि एकविश्रान्तिकया अनुषक्षेणीपकारकसंबन्धमेति । इह तु युगपदुभयगतत्वेन प्रतिपद्यते

- P. 73, LL 2-9—सहादिना चराब्देन...वक्रमणितेः सद्भावात्। Now this तुल्यकालता is expressed in two ways. (1) देवदत्त्यज्ञदत्ती सह भुजाते। Here both the actions (of dining) are equally predominant and both have their respective subjects directly connected with the verb. (2) देवदत्ती यज्ञदत्तेन सह भुङ्के। Here देवदत्त is directly connected with the action of dining (भोजनिक्त्या) as देवदत्त is in the nominative case. But the connection of यज्ञदत्त with भोजनिक्त्या is through the word सह. This second sort of way of expressing तुल्यकालता is resorted to in सहोक्ति; for this is included in वक्रमणिति (indirect way of speaking). And वक्रमणिति must always be a necessary element in alankāras. The विवृतिकार similarly ramarks—अलंकारप्रस्तावाचात्र वैत्रण सह मैत्रो भुङ्क इत्यत्र सहोक्तिने तु चैत्रमैत्री सह भुजाते इत्यत्र।
- P. 73, LL. 12-13— द्युजनो स्त्युजा सार्धम्...। Here the two actions are मृत्योः मनोरथावाप्तिकरण and द्युजनस्य मनोरथावाप्तिकरण. They are expressed by the same words आप्तमनोरथः चके. Now these are two words and the definition says पदेनैकेन कथ्येते. But the purport of the definition is to exclude two verbs separately expressing the actions concerning two things. And we have no such two verbs here. Only the verb चक्रे expresses the action concerning मृत्यु and द्युजन. On the other hand the answer is that the action चक्रे is a general one and without any particularizing attribute, it is quite incapable of conveying the sense. Therefore the particular मनोरथावाप्ति is embraced by the general verb चक्रे and the whole then appears as one word and not two. The विद्यतिकार also remarks here—आप्तमनोरथश्वक इति पदद्वयेनाध्यभिधाने साधारणवेनोक्तिः स्थितेव । साधारणार्थी होक-

शब्दो व्याख्यात इति केचित् । एकेन पदेनैकिकियाकारकगतैकिकियाभिधायिना सहार्थ-पर्यालोचनयार्थपरिकयाक्षेपिणा द्वे किये कथ्येते सा सहोक्तिरिति तु युक्तम् ।

P. 73, LL. 25-26—परिद्तिः। समन्यूनविशिष्टैः...। (Kārikā 67) "Exchange of something with its equal, inferior or superior having an unacceptable, a positively disadvantageous and an acceptable nature respectively is called परिवृत्ति."

The order in अर्थोनर्थस्त्रभावम् is changed in the translation. अर्थस्त्रभाव means 'of acceptable nature.' अनर्थस्त्रभाव has been made to yield two meanings: (1) of indifferent and hence unacceptable nature; and (2) of positively harmful nature.

- P. 74, L. 2—परिवर्तनकारक—That with which our thing is exchanged, i. e. the thing which we take. परिवर्तनीय—The thing which we give for some other thing (परिवर्तनकारक).
- P. 74, LL. 3-14—तत्र यस्याः समोऽर्थः.....उपादेयत्वाद्शेस्वभावता । The परिवृत्ति in which equal things are exchanged is अनर्थस्वभाव i. e. of not an acceptable nature. अनर्थ means here अर्थत्वस्य सभावः, absence of desirableness. In an exchange with equals there is no desirableness. The परिवृत्ति in which a superior thing is given for an inferior thing is also अनर्थस्वभाव. Here अनर्थ means अर्थस्य प्रतिपक्षः the opposite of desirable i. e. harmful. Thus अनर्थस्वभाव is made to yield two meanings. The six meanings of नज्ञ are well known viz, (१) तत्त्वस्यं (२) तदन्यत्वं (३) तदन्यत्वं (४) विरोधिता। (५) अप्राचस्त्य-(६) मभावश्च नवर्थाः षद प्रकृतिताः ॥ Of these the sixth and the fourth are respectively made use of here. The परिवृत्ति in which an inferior thing is given and a superior thing is recieved is अर्थस्वभाव, i. e. of a desirable nature.
- P. 74, LL. 16-17—उरो दत्वामरारोणां...। Example of समपरिवृत्ति. Here उरो दत्वा conveys उरसाह by लक्षणा. उरोदान is the means to display valour; and it implies उरसाह. Here उरस् and यशस् are regarded as equal to each other and hence समपरिवृत्ति. The word येन is connectsed with सोिप वैकुण्ड: in verse 5, Varga VI.
- P. 74, LL. 23-24—नेत्रोरगबलभ्राम्यन्...। Here some minor jewels are offered to the milky sea and the great jewel कोस्तुम is taken in return. A paltry thing is given and a valuable thing is taken. Hence it is न्यूनपरिवृत्ति; for the परिवृत्तिs

are named occording to the thing that is given. Of course this দায়াৰ is of an acceptable nature.

- P. 75, LL. 2-3-यो वली व्याप्तभूसीम्नि...। A great thing such as अभय is given and a bad attribute such as खर्वता is accepted. Therefore it is विशिष्टपरिवृत्ति. This is really of a despicable nature.
- P. 75, LL. 5-7-अभिधेयोपक्षया...परिगृहीतत्वात्। Indurāja here says that this example यो वलो न्याप्त etc. is like the preceding one only in its outward sense. Looking to its purport we shall see that it is not परिगृत्ति at all. For खर्नता (shortness) was voluntarily accepted by Vishņu (in the नामनावतार) as a means for giving अभय to Gods. Vishņu has not first given अभय to Gods and in return recieved खर्नता from them. Therefore this is in its real nature not an exchange, and not परिवृत्ति also.

Now the alankāra परिवृत्ति in itself is not constituted as Indurāja imagines. परिवृत्ति does not contain a real exchange at all. An imaginary description of exchange where there is no real exchange at all is परिवृत्ति. Any real exchange such as कीणन्ति यत्र मुक्ताभिवेदराण्यपि बालिकाः cannot become charming and hence cannot be termed alankāra even. In यो बलो न्यास etc. as well as in नेत्रोरगबल etc. and उरो द्लामरारीणां etc. there is no real exchange but only a poetical description of exchange.

This unreal nature of the exchange in परिवृत्ति is explicitly pointed out by Jagannātha in his रसगङ्गाधर. He says:— एषु (i. e. परिवृत्तिभेदेषु) दानादानव्यवहारः कविकल्पित एव । यत्र वास्तवस्तत्र नालंकारः। यथा—'क्रीणन्तिप्रविकचलोचनाः समन्तान्मुक्ताभिवदरफलानि यत्र बालाः।' —रसगङ्गाधर, p. 482.

Bhāmaha's परिवृत्ति is quite of a different nature. It is this—

विशिष्टस्य यदादानमन्यापोहेन वस्तुनः । अर्थान्तरन्यासवती परिवृत्तिरसी यथा ॥ प्रदाय वित्तमर्थिभ्यः स यशोधनमादित । सतां विश्वजनीनानामिदमस्खलितव्रतम् ॥

भामहालंकार-३, ४०-४१.

We do not know what has made him link अर्थान्तरन्यास with परिवृत्ति. Probably his परिवृत्ति does not include in it अर्थान्तरन्यास; he is only giving in this place an example of परिवृत्ति + अर्थान्तरन्यास and not only of परिवृत्ति. To agree with this we have also अर्थान्तरन्यासवती परिवृत्तिः यथा. अर्थान्तरन्यासवती should not be included in the definition. It should refer to the example.

Udbhaṭa's definition of परिवृत्ति is deficient in one respect. He repeats the word परिवृत्ति in the definition. Thus by putting a word (viz. परिवृत्ति ) derived from the same root in the definition he leaves the word परिवृत्ति unexplained. More advanced writers like Ruyyaka and Mammaṭa have avoided this inaccuracy. They use the word विनिमय instead of परिवृत्ति. Thus Mammaṭa's definition is:—

परिवृत्तिर्विनिमयो योऽर्थानां स्यात्समासमैः । काव्यप्रकाश--१०. p. 674.

Similarly Ruyyaka has:-

समन्यूनाधिकानां समाधिकन्यूनैर्विनिमयः परिवृत्तिः । अलंकारसर्वस्व—p. 152.

## VARGA VI.

P. 76, LL. 1-2—अनन्वयं ससंदेहं.....( Kārikā 68) 1—This is the last instalment of alankāras. This does not agree either with the enumeration of Bhāmaha nor with that of Dandin, though it bears some likeness to that of the former. Bhāmaha has:—

सहोक्तिपरिवृत्ती च ससंदेहमनन्वयम् ॥ उत्प्रेक्षावयवं चान्ये संस्कृप्ति चापरे । भाविकत्वं च निजगुरलंकारं सुमेधसः ॥

भामहालंकार—३, ३,४.

of these उद्रोक्षाव्यव like उपमाल्पक is altogether dismissed by . Udbhata; and काव्यहेतु and काव्यह्यान्त he has added of his own. These two important alankāras are not mentioned by Dandin, Bhāmaha and Vāmana; and as far as our knowledge of the history of alankāras goes Udbhaṭa is the first to introduce and treat these among the established alankāras. Probably because of their newness Udbhaṭa has mentioned them at the end of the whole list.

- P. 76, LL. 3-6-अत्र इतिशब्दस्य...... द्वितीया । These lines display what an astute commentator and accurate grammarian Induraja is. The word sa presents a difficulty. sid has a conjunctive force and the substantives that are connected with sid are always in the first case. Thus we can have राम: कृष्ण: देवदत्तः इत्येतान्भोजय or simply रामं कृष्णं देवदत्तं च भोजय, but not रामं कृष्णं देवदत्तम् इत्येतान्भोजय. But such an objectionable use of sfa is made by Udbhata in the Kārikā. अनन्वयं ससंदेहं etc. are governed by इति and still they are all in the accusative case. The word अलंकारान stands for अनन्त्य, संसदेह etc. and it is in the accusative case in addition to अनन्वयं ससंदेहं etc. Indurāja finds a way out of the difficulty. He says that by the word इति, अनन्वयं, ससंदेहं etc. are not referred to at all. Therefore disregarding হবি we can have अनन्वयं, ससंदेहं and others in apposition to अलंकारान्, and the second case thus becomes quite lawful. sid is to be taken to mean ' in the manner described afterwards '. The वित्रतिकार also has a similar remark on this point. He says—इतीति वक्ष्यमाणलक्षणयुक्तां। न त्वितिः शब्दस्वरूपसंस्थापनार्थोऽनन्वय-मिति द्वितीयानपपत्तेः ।
- P. 76, LL. 7-9—अम्बर्हितलात्.....। अम्बर्हित=honoured, fit, venerable. हप्रान्तहेत् is a द्वन्द् compound. The general rule is that a word having fewer and shorter vowels should come first. (अल्पाच्तरम्। पा. २।२।३४.). But the exception to this rule is that a word signifying a more honoured or weighty object should precede the other members of the compound even if it is not composed of fewer and shorter vowels. Now in हप्रान्तहेत्, हप्रान्त having more vowels is placed first, therefore it must be regarded as the more honoured and the more important figure of the two. This importance given to हप्रान्त is thus accounted for by Induraja. There is व्यक्ति (q. v. under अथान्तरन्यास) between the two parts of हप्रान्त and therefore हप्रान्त suggests the alankara हेत् (for हेत् also contains व्यक्ति).

P. 76, LL. 11-12—ससंदेहः । उपमानन तत्वं च..... (Kārikā 69)। "A statement containing a doubt [of the poet] who first expresses the sameness and then the difference [of the उपमेय] from the उपमान in order to convey excellence [of the उपमेय] is called सस्देह by the wise."

First the उपसेय is said to be the same as उपमान in a doubtful manner; but afterwards some difference of the उपसेय from the उपमान is set forth to convey the doubtful state of mind of the speaker. All this is done to eulogise the उपसेय.

P. 76, LL. 20-24—हस्ते किमस्य निःशेष...। नाभिपद्मसृहायातः...। Here the conch-shell in the hand of Vishnu is first described as यशःसंचय. In a रूपक the manner of ascribing sameness is definite; here it is doubtful: किं यशःसंचयः स्यात् etc. After this the difference is stated, पिण्डीभावोस्य किंकृतः. यशःसंचय is not पिण्डीभृत, on the contrary it spreads far and wide.

In the second stanza the same type of ससंदेह occurs again. "Is this a swan come with a desire for the lotus in the form of the navel? But this is not moving [as a swan always is]." Here first the question is made whether যহাংसंच्य is the same as swan, but afterwards the differentiating quality is put forth, viz. नैष चञ्चलः.

The विवृतिकार has a rather interesting note on these two stanzas. He says: -अत्र शङ्क उपमेयो यशस्संचयो हंसश्च उपमाने । आध्मानं च शङ्कः। समप्रदेखहृह्कनसंभवो यशस्संचयः स्वहित्वश्चेति (?) त्वतिरिक्तव्यभिवारिता । एवं-विधकार्यकारित्वरूपस्तुतिवर्तुप्रतिपादनायायमेव यशस्संचय इति पूर्वममेद उपनिवद्धः। तस्य च यशस्संचयस्य समप्रत्रेळोवयन्यापित्वं न त्वेवंविधं परिमितदेशत्वमिति स्तुतिप्रतिपादनाय पुनर्भेदेनाभिधानम् । दैत्यविदारणकारिध्वानोऽप्यसौ स्वभावतो मन्द्रध्वनित इति हंसेनाभेद उक्तः । हंसस्य चळत्वमस्य स्थिरप्रकृतित्वमिति प्रतिपादनार्थं भेद उक्तः । Thus he interprets the अभेद and the भेद of the उपमानs in a rather different way from that of Induraja.

P. 77, LL. 12-13 अलंकारान्तरच्छायां.....(Kārikā 70)। Another variety of ससंदेह. "Any composition containing an apparent doubt when really there is no doubt, [set forth] with a view to produce a charm of other alankāras, is termed संदेह." It is to be noted that the name here is संदेह and not ससंदेह. The विवृतिकार remarks: ससंदेहसंदेहराज्दाभ्यां द्वाभ्यामप्यभिधानमित्युपदेशलक्षणयोने विरोध:

P. 77, LL. 19-20—होलान्द: किसयं मेरी.....। "Who seated on the lord of birds, bright as the sun, is thus mistaken (by others): 'Is this a dark cloud seated on the mountain Meru?' or 'Is this the smoke gathering on the fire of destruction?'" Here there is really no doubt in the mind of the speaker, whereas in the former variety the speaker himself was speaking in doubt. Here the poet says—'इति य: राङ्गयते,' 'who is thus mistaken.' The poet himself is not at all mistaken; he only puts forth the possibility of a mistake on the part of others. Doubt is merely brought in here to express imaginary comparisons. The अलंकाराज्यर ज्ञाया here produced is that of उत्रेक्षा.

Of course speaking from the standpoint of sheer commonsense, in both these varieties the doubts and comparisons are all the product of the poet's imagination. There is no doubt or uncertainty about the real thing in the poet's mind in both these varieties. The difference is only in the form and not in the substance.

The definition of ससंदेह of Bhāmaha is exactly the same as that of the first variety of Udbhaṭa. But he has no second variety. Daṇḍin has संश्योपमा instead of ससंदेह which he illustrates thus:—

किं पद्ममन्तर्भान्तालि किं ते लोलेक्षणं मुखम्। मम दोलायते चित्तमितीयं संशयोपमा ॥

—काव्यादर्श, २. २६.

Vāmana's definition of ससंदेह and his example are very similar to this.

Devotees of काल्यमकाश will remember the wellknown line, किंतु निश्चयाभे इव नात्र (i. e. निश्चयान्ते ससंदेहें) निश्चयः प्रतीयमान इति उपेक्षितो भट्टोन्द्रिटेन, of Mammatāchārya under ससंदेह (का. प. १०, पू. ५९१.). It means: निश्चयान्तसन्देह is neglected by Bhattod-bhata, for there the निश्चय is not conveyed by suggestion, but is actually expressed. For the charm exists in implication and not in bare expression. Udbhata has given three verses in all as examples of ससंदेह. Therefore he could have easily inserted an example of निश्चयान्तससंदेह if he had meant to include it. This fact indeed shows that he disregarded the निश्चयान्तससंदेह as Mammata remarks. But in

this work Udbhaṭa does not any where say in so many words that he wants to exclude निश्चयान्तससन्देह for such and such reason. All other old writers viz. Bhāmaha, Daṇḍin, and Vāmana do not give any example of निश्चयान्तससंदेह. Therefore they can also be said to have neglected that variety. Whether Udbhaṭa had expressly written somewhere else condemning निश्चयान्तससंदेह for the reason given by Mammaṭa we do not at present know. निश्चयान्तससंदेह is that where the end is made by a final decision after the doubts and fancies are expressed. The example given by Mammaṭa is:

इन्दुः किं क कलङ्कः सरसिजमेतिकमम्बु कुत्र गतम् । लिलतिवलस्वचनेर्मुखमिति हरिणाक्षि निश्चितं परतः ॥

-कान्यप्रकाश: १°, p. 590.

P. 78, LL. 2-3—अनन्वय:। पत्र तेनैव तस्य.....(Kārika 71)। "When comparison of one thing is made with the thing itself in order to convey the absence of any other similar thing, the alankāra is अनन्वय." This definition of अनन्वय is the same as that of Bhāmaha.

Here also Indurāja brings in the discussion that he dilated upon in उपसेशोपमा. उपमेश is the thing which is प्राकरणिक. How can it be the उपमान which is always अप्राकरणिक? The answer is that such a discrepancy is allowed in अनन्वय and उपमेशोपमा. For उपमानोपमेशमाव is not the important element in them; the absence of any other similar thing is to be emphasised prominently.

In this Kārikā also इति does not govern অনন্ব্যম্. If it did so অনন্ব্য would have to be in the first case. It must be taken to refer to the example that follows.

- P. 78, LL. 13-14— यस्य वाणी स्ववाणीव ..... । The meaning of the verse and the alankāra in it are quite clear.
- P. 78, LL. 18-19—संदृष्टि: । अलंकतीनां बह्वीनाम् .....।— (Kārikā 72). "Sheltering together in one place [i. e. either in words or in sense] of many or even two alankāras that are independent of each other is called संस्थि."

The respective provinces of संस्टि and संदर as defined by Udbhaṭa are different from those of more modern writers such as Mammaṭa and others. Two alaṅkāras can come

together in two ways. (1) They can be intermingled into one another so that one cannot be senarated from the other. (2) They can be quite independent of one another the only connection between them being their coming together in The first kind of combination one sentence or one verse. is termed संकर by Mammata and others and the second is called संस्क्षि by them. Thus they have these two categories having a natural and fundamental difference between them. But Udbhata's division is peculiar. He calls the first kind of combination (सापेक्ष उपनिबन्ध) संकर. But he extends the province of संकर to the second kind of combination also. In it he makes a division. (1) The alankaras that निर्पेक्षतया come together belong some of them to letters and some of them to sense promiscuously, the only tie being that they exist in one sentence or verse. Udbhata brands this as a variety of संकर. (2) The alankāras that come together either belong all of them to letters such as यमक, अनप्रास etc., or belong all to sense such as उपमा, रूपक etc. This is संस्रि according to Udbhata (and Induraja also). It will be thus seen that: एतेषां ( अलंकाराणाम ) अन्योन्यनिरपेक्षतया यत एकत्र. (१) शब्दभागे एव (२) अर्थभागे एव. (३) उभयत्रापि वा अवस्थानम् सा...संसृष्टिः। (कान्यप्रकाशः १०, g. ७५२). Out of these three categories (of संस्रष्टि) set down by Mammata the first two categories are the संस्ट्रि of Udbhata: the third category is शब्दार्थवर्त्यलंकारसंकर. The example given below illustrates the combination of two अथोलंकारड (उपमा and eya).

P. 78, LL. 26-27-त्वत्कृते सोपि बैकुण्टः...। वैकु :=विष्णुः; निर्विशन्ती =entering in, attaining, enjoying. Here two alankāras occur having no connection between them. शशीवोषिस चान्द्रिकाम् is उपमा and अधारां सुधावृष्टि is रूपक (or दढारोपरूपक according to नागोजीभट.).

This is the culminating verse of the long sentence describing विष्णु. The sentence begins with शिरांसि पङ्कजानीव etc. (Varga 5; st. 14.)

P. 79, L. 8—तयोः केवलाभिधयाश्रयत्वात् । अभिधय is the directly expressed theme of description. The अभिधय is वैकुष्टः श्रियं त्यजति in this verse.

- P. 79, LL. 1-2—तदुत्तिष्ठातियन्येन .....। This is not an example of संस्थि. It is a verse in the poem inserted to keep the chain of the story unbroken. But to free it from the charge of uselessness Indurāja says that this verse should be appended to the former and the whole should be considered as an example of संस्थि of many (not two) alankāras in consideration of the उपमा contained in कमलेक्षणे.
- P. 79, LL. 13-14—भाविकस्। प्रत्यक्षा इव यञ्चार्थाः...। (Kārikā 73) "When wonderful things that belong either to past or to future are seen as if they are perceptible to the eye by the unimpeded power of words then the alankāra is भाविक."
- P. 79, LL. 15-16—सांप्रतिकेन प्रश्वंसाभावेन...भूताः। सांप्रतिकेन प्रागभावेन...भाविनः। These are definitions in the न्याय style. प्रागभाव = the non-existence of a thing before its production. This अभाव has not a beginning but has an end. अनादिः सान्तः प्रागभावः. उत्पत्तः पूर्वे कार्यस्य। —तर्कसंग्रह. प्रश्वंसाभाव = the non-existence of a thing after its destruction. This अभाव has no end but has a beginning. सादिरनन्तः प्रश्वंसाभावः, उत्पत्त्यनन्तरं कार्यस्य।—तर्कसंग्रहः.

अभावs are of four kinds:--

प्रागमाव:—( described above ), e. g. इदानीं कल्किन अभाव: । प्रव्यंसाभाव:—( described above ), e. g. इदानीं युधिष्ठिरस्याभाव: । अत्यन्ताभाव:—e. g. भूतले घटो नास्ति । The total absence of any thing.

अन्योन्याभाव:—e. g. घट: पटो नास्ति। The absence of one thing in another.

- P. 79, L. 18—सांप्रतिक.. विविक्ततया। By casting of the now existing प्रध्वंसामाव or प्रागमाव.
- P. 79, LL. 21-22—वाचासनाकुळता व्यस्त...पतीतिकारिता। अनाकुळता is the unimpededness of language; conveying the meaning quickly by the use of well-known words and absence of involved construction (व्यस्तसंबन्ध).
- P. 79, L. 22,--P. 80, L. 4--तस्यां हि सत्यां... इष्टब्यम् । It is to be noted that Udbhaṭa has used the word हर्यन्ते in his

definition. His aim is: It is not at all sufficient that the poet should only describe absent things as perceptible to the eye. The reader must also see and feel the things as such. And for this purpose there must be enough of force (अनाकलता) in the style of the poet and enough of wonderfulness in the things themselves. Indurāja lays stress on this point in the passage. When there is (अनाक्रहता) force and vividness in the style, the भाव or the feelings of the poet are experienced by the appreciative readers as the reflection produced by that poetry, and are felt by them as forcibly as by the poet himself. Their own feelings converge on the thought as their minds are melted by the forcible words. Therefore they also see those things, described in the poem as presented to the eye, for the things become as intimate to their feelings as they were to those of the poet. As a forcible and vivid description is a cause of this process so also wonderfulness of the theme is a cause of it too.

P. 80, LL. 5-6—वित्रोदाता.....प्रचक्षते। Occurs in Bhā-maha (3; 53). Bhāmaha has:--

भाविकत्वमिति प्राहुः प्रबन्यविषयं गुणम् । प्रत्यक्षा इव दश्यन्ते यत्रार्था भूतभाविनः ॥ ३; ५२. चित्रोदात्ताद्भुतार्थत्वम् .....। ३; ५३.

- P. 80, LL. 9-10—श्रोतृभावाभेदाध्यवसितस्य । श्रोतृभावे अभेदेन अध्यवसितस्य । अध्यवसित = definitely established as the same. The thought of the poet is identified with the thought of the reader in भाविक.
- P. 80, LL. 12-15—रसोहासी कवेरात्मा.....। संवीतस्व च्छराब्दार्थ .....। Whence these stanzas are taken cannot be determined. प्रतिविन्य = getting himself reflected [in राब्दार्थद्पण]. The subject is कवेरात्मा.
- P. 80, L.L. 20-21—क्रोपि पीडां प्रीति...। Pārvatī generates pain (पीडा) because she is without any ornament (भूषण) or अजन etc. She evokes pleasure (प्रीति) because she is so beautiful that the charm of ornaments is seen in her without the ornaments themselves. Thus the भूषणसंबस्थ (the wearing of ornaments) which existed

before is here expressed as seen by the eye. The reader as well as the poet feels as if the ornaments are present on the body of Pārvatī. This constitutes भाविक. This expression is not verbal as in भाविमूषणसंभारां साक्षास्त्रचें तवाकृतिम्. It is implied by the words करोषि प्रीतिं and समुद्रीक्य नानाभरणशोभया. In भाविभूषणसंभारां the poet himself says: तवाकृतिं साक्षास्त्रचें, 'I see before myself your figure with the future ornaments.'

- P. 81, LL. 2-3—काव्यहेतु: (-लिझं)। श्रुतमेकं यदन्यज..... (Kārikā 74)। "When one thing heard becomes the cause of calling to mind or experiencing some other thing, the alankāra is called काव्यालिझ."
- P. 81, LL. 5-8—पक्षधमिता.....उपनिबध्यमानतात्। The terms पक्षधमिता and others are explained before under अर्थान्तरन्यास. (See Notes pp. 60-61.) Indurāja's point of assertion is that the हेतुs that are detailed by logicians are quite insipid and harsh; but कान्यहेतु which is set in composition that is rich in flavour and is intensely appealing to the heart of all people (i. e. in poetry) cannot but be charming.
- P. 81, LL. 8-10-अत:.....प्रतिपाद्यते । Therefore the name कान्यलिङ्ग is quite appropriate. For it suggests the oppositeness of शास्त्रलिङ्ग (i. e. the logical अनुमान) which is insipid.
- P. 81, L. 15—्साभिन्यक्तचनुगुणता । Tendency to help the manifestation of rasa (sentiment).
- P. 82, LL. 6-9—युवतेरिवरूपमङ्ग .....। यदि भवति वचश्युतं। .....
  These verses are found in Vāmana's कान्यालंकारसूत्रशत्ते on ३. १. २. Authorship of them is uncertain. They express the same thing that Vāmana puts in his सूत्र—कान्यशोभायाः...etc.। ३, १, १-२-३, and may possibly belong to Vāmana himself. The meaning is clear.
- P. 82, LL. 14-15—काव्यशोभायाः कर्तारो..... । तदतिशयहेतवः... । पूर्वेनिसाः । Vāmana's काव्यालंकारसूत्रङ ३. १. १-२-३.
- P. 82, L. 17—अनिबद्ध = Either (1) not artificial, natural; or (2) not impeded, rushing head long. The first meaning is more desirable; the second meaning does not agree with the epithet स्पन्दी which means oozing, dribbling.

P. 82, LL. 18-21—कथमपि कृतप्रसापत्ती..... । अमरशतक, ७५, This example is brought in to show that the best form of poetry can exist without alankāras but not without gunas. प्रसापति=reunion, re-agreement. उत्तरस्वलन or गोत्रस्वलन=an unconscious slip of a secret thing, e.g. the unconscious utterance of the name of the नायक or नायिका, उपनायक or उपनायिका. The translation: When the dear one who had some how effected a reunion, unconsciously dropped some hints (of his secret intercourse), the lady emaciated by separation feigned non-hearing; and having found the apartment empty with a glance that was hasty on account of the fear lest the unpardoning सभी might have heard it (the गोत्रस्वलन), breathed a sigh of relief.

The lady was in separation and the lover was attached to another woman. The lover afterwards came and by पादपतन etc. effected an agreement. But in talking he dropped some hints of his secret connection. The lady had of course some spark of jealousy of this, but she being विरहक्त्रा was eager for union. But if the सखी ( these सखीs are always very obdurate people) had been there she would not have allowed union so meekly. Therefore when the lady saw that सञ्जी was not present she sighed in relief. Here by कथमपि कृतप्रत्यापत्तो it is suggested that there was विरहिवप्रतम्भ before and there is an agreement (सांमुख्य) now. By स्खिलतोत्तरे the ईर्घाविप्रसम or the jealousy (of the नाथिका) is suggested. By विरहक्त्या it is suggested that the jealousy aroused in the mind of नायिका is subdued, for she was too emaciated to suffer separation any longer. By असहनसखी etc. it is suggested that if the सखी had heard the गोत्रस्वलन she would again have caused विरह (separation), with this fear the नायिका looked around and when सखी was not seen संभोग was again established (समुच्छूसितं etc.) Thus here ईंघ्यांविप्रलम्भ and विरह्नविप्रलम्स vanish giving place to संभोग.

विप्रसमग्रङ्कार is of five kinds: 'अभिलापविरहेष्यांप्रवासगापहेतुक इति पञ्चविध: ।'—काष्यप्रकाश ४, p. 102. The terms explain themselves. More detailed treatment of these and रसंs in general should be seen in दशरूपक, ४; or in रसतरिङ्कणी.

P. 81, L. 11, to P. 84, L. 9-नत् कान्यग्रहणेन etc. .....शास्त्र-लिङ्गवदित्युपपन्नम्। In this passage Indurāja enters into a short but very valuable dissertation on the nature of poetry. He discusses the relative importance of alankaras, gunas and rasas in poetry. And his views on these topics form a blend of the dogmas of the old and new as well as the Kashmirian and non-Kashmirian schools of thought. All this should be read in the original. Only a summary

of it is attempted here.

First, how does the use of the word कान्य in कान्यलिङ्ग for instance, implies सरसत्व i. e. richness in flavour? The answer is: Because a कान्य is सरस as its form consisting of words and sense is polished by guṇas (merits). The guṇas are माधुर्य sweetness, ओजस् floridity, and प्रसाद lucidity. Of these प्रसाद is the chief, as it is always essential for an easy expression of (रस) the sentiment. Thus the outer body of poetry being furnished with these merits, especially प्रसाद, which are helpful to the manifestation of the sentiment, poetry itself becomes in its essence rich in sentiment. The alankāras are additional ornaments to poetry which is primarily and principally embellished by gunas. As a woman having natural excellences (gunas) receives additional charm from ornaments so also the charm of poetry, primarily endowed by gunas, is heightened by alankāras. Gunas can be charming without alankāras, but alankāras are useless in a place where there are no gunas. Vāmana says—युवते-रिवरूपमङ्ग etc.,—यदि भवति वचः etc.,—कान्यालंकारसूत्र ३,१,१०. Poetry is no poetry without merits or gunas. But without alankāras poetry can exist. Similarly he says-"Producers of charm in poetry are gunas, and the elevators of that charm are alankāras; the former (i.e. the gunas) are essential ",—काव्यालंकारसूत्र ३, १, १-२-३. Even examples of poetry, having no alankāras but having guņas, are seen; e.g. the verse of Amarusataka containing a flow of intense erotic sentiment, viz. कथमापि कृतप्रस्वापत्ती etc.—अमस्शतक ७५. this verse no alankāra is seen. It attains a poetical form by the presence of the guna प्रसाद helped by माधुर्य and ओजस्-One may say that रसवत् अलंकार exists here; for here the sentiments ईर्घ्याविप्रलम्भ and विरहविप्रलम्भ vanish and the संभोगराङ्कार develops in their stead. But that is not true. sentiments (रसs) are not of the nature of alankaras. रसंs are the soul of poetry and words and sense are the hodv. Alankaras are the ornaments of words and sense. Therefore rasas (i. e. the soul) cannot be said to be the ornaments of the outer body. Hence in the above verse, संभोग helped by the vanishing विप्रलम्भ is the soul and not an outer embellishment of the poetry. The same is the case with other रसंड, भावड, आसासंड of रस and भाव and their प्रजासंड etc. As to what is said before (in this work) that rasas constitute alankāras, such as रसन्त etc., it is said in a condition when this discrimination about the real nature of tes was not meant (by the author). तदेवं गुणसंस्कृत etc......शास्त्रालिङ्गव-दित्यपपन्नम. Now if a काव्य is सगुण and सरस, व्याकरण and भरत (नाट्यज्ञास्त्र) cannot be a कान्य: for it has neither गणंड nor रसंड.. But then this will go against the verse of Bhāmaha, viz.-वृत्तदेवादिचरित etc.(—भामहालंकार १, १७.), in which he says that works dealing with arts and sciences are one of the This conflict is removed by four varieties of a काच्य. applying the word काच्य to sciences and arts in a secondary sense (उपचार). The principal sense of काइय is always गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरं etc. It is applied to गुणरहितशब्दार्थ by its secondary sense which it gets on account of the similarity of गुणरहितशब्दार्थ with गुणसहितशब्दार्थ (poetry) as both of them are literary compositions. Thus this much is clearly established that कान्यलिङ does not belong to insipid compositions just like शास्त्रिङ: but it always belongs to compositions rich in flavour on account of the you that exist in it.

Various points inviting consideration suggest themselves to us when we read this short yet important passage of Induraja.

The first point that presses itself upon our consideration is: Whether the views of Indurāja on काउन belong to the Kashmirian or to the non-Kashmirian school of ālankārikas. The obvious answer to the question may be that Indurāja belongs essentially to the Kashmirian and the ञ्चन school; and generally it is correct. Indurāja speaks of रस as the soul of a काच्य and speaks of गुणंड and alankāras as the ornaments of the body of poetry. He has only three gunas and not ten as propounded by Dandin and Vamana. So far his views are at one with the Kashmirian school of ālankārikas. But there are also some very marked differences between the views of that school and his own views. In the first place he gives the utmost importance to gunas and says after Vamana that poetry having no gunas is no poetry at all-गुजरहितं हि कान्यमकान्यमेव भवति (p.82). This view, we have already said (vide. Introduction pp. xviii-xx), is the view of the non-Kashmirian writers. Further, in Induraja's opinion gunas are the embellishments of the body (i.e. the style and language) of poetry and they help the manifestation of रस-गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरमेव काव्यम् (p. 84, l. 3.). This view is refuted by Mammata who says:— आत्मन एव हि यथा शौर्यादयो नाकारस्य तथा रसस्यैव माध्यदियो गुणा न वर्णानाम् '-काव्यप्रकाश ८, p. 463. In respect of these gunas the ideas of Induraja follow Dandin and Vamana to a great extent. Yet he tries to harmonise the theory of the with the dogmas of Vamana which are to some extent irreconcilable with the te theory. Thus he says गुणसंस्कृतशब्दार्थशरीरत्वात्सरसमेव काव्यम्, is rich in sentiment because its form consisting of words and sense is embellished by gunas,' which is almost meaningless from both points of view. For Vamana does not at all recognise रस. and सरस in his opinion is a useless word. The modern writers would never say that a काव्य is rich in sentiment because the outer form of it is embellished by gunas. They do not accept that gunas are the cause of the manifestation of रस. But Induraja says रसाभिन्यक्तिश्र माधुर्योजीभ्यां उपबृहितो प्रसादात्मा गुणस्तेन कियते. Indurāja has too much followed Vāmana to be able to reconcile himself with the रस and ध्वनि theory which he wants to establish.

The gunas are the attributes of sentiments (रस) and not of the body (i. e. शब्द and अर्थ, words and sense) of a साव्य according to Mammata and others. But the non-Kashmirians such as Dandin and Vāmana make gunas the attributes of शिति (style), which is the principal element of a साव्य in their opinion. Rīti is determined according as

Notes. 157

it contains or excludes the various gunas and thus gunas have come to be of primary importance in their treatment. The pioneers of the चिन theory hold that रस is the main element of poetry and gunas are quite unimportant. Now Induraja admits that रस is the soul of poetry, but he also wants to give so much importance to gunas that his discussion ceases to harmonise with the चिन theory.

Another question that suggests itself is whether all these views expressed by Induraja were also shared by No definite answer to this question can be obtained in this state of our knowledge. Induraja has brought all this discussion about the nature of poetry while explaining the Kārikā of Udbhata, viz.श्रतमेकं यदन्यज्ञ... (Kārikā 74), and generally it is the custom of commentators not to propound any view that is unacceptable to the author. If they propound such views in the body of the commentary, they would generally affix some such words: वयं त मन्यामहे etc.—we for ourselves think—denoting some difference with the author. Induraia makes no such remark; on the contrary he has brought in this subject in the course of explaining the title काव्यलिङ्ग (against বান্ত্রন্তিক্র) given by Udbhata. He wants to say that the word कान्यलिङ (as against शास्त्रलिङ ) is used to express सरसता. And to explain this सरसता he brings in the discussion about rasas and gunas. Thus it would seem from his way that all those views which he has set forth are shared by Udbhata and he has adopted the title काञ्चलिङ with all those views in mind.

Approaching the question from another point of view, an altogether different state of things presents itself to us. Udbhata, as we have seen, is the follower of the system of Bhāmaha and not of Daṇḍin and Vāmana. Bhāmaha according to the published version of his book gives very little importance to guṇas which are as it were held up to the sky by Daṇḍin and especially by Vāmana. Bhāmaha only mentions नायुरी, ओजस् and प्रसाद and takes a cursory notice of them in three verses. (भामहास्त्रंकार-२, १-२-३.). And Udbhata if he shared Bhāmaha's views—which is probable—

would never have given so much importance to gunas as is given by Induraja in the above discussion.

We have at present no first hand means to ascertain what the actual views of Udbhata were about the exact nature and importance of gunas. The few references that are made to Udbhata's opinions in other alankāra works point to some different direction. In the first place, there are the lines of Ruyyaka in his अलंकारसर्वस्व (p. 7)—' उद्धटादिभिस्त गुणाळंकाराणां प्रायशः साम्यमेव सुचितम् । विषयमात्रेण भेदप्रतिपादनात् । संघटनाधर्मत्वेन चेष्टे:।' The commentary रत्नापण on Vidyanatha's प्रतापरुद्रयशोभूषण (p. 337) also says:—'अलंकारविभागं करिष्यमाणस्तद्वयभोगितया उद्भटादिमतेनो क्तमेव गुणालंकारभेदमन्वदति। चास्त्वहेत्त्वेपि गुणानामलंकाराणां चाश्रयभेदाद्भेदव्यप-देश: । संघटनाश्रया: गुणा: शब्दार्थाश्रयास्त्वलंकारा:। ' These references and a few similar ones found in other places indicate that Udbhata made very little distinction between alankaras and gunas. The only difference according to him between gunas and alankāras was that their provinces were different. Guṇas belong both to হাল্ড (words) and अर्थ (sense) at once; and alankaras either belong to words or to sense. This is the only reason for any distinction made between them. There is also a quotation taken by Mammata in the 9th Ullasa (p. 470) with the purpose of refuting it. It is this: 'समवायवत्या शौर्यादय: संयोगवत्या त हारादय: इत्यस्त गुणालंकाराणां भेद: । ओजः प्रभृतीनामनुप्रासोपमादीनां चोभयेषामपि समवायवृत्त्या स्थितिरिति गृहरि-काप्रवाहेनैवेषां भेद: 1' Some commentators of कान्यप्रकाश say that this is a quotation from Udbhata's भामहविवरण. This quotation, if it really were taken from a work of Udbhata, makes our position more confused. These lines mean that there is absolutely no difference between alankaras and gunas. Both are inherent qualities (समवायवृत्त्या स्थिति:) of poetry. This view is slightly different from the view that is noticed by Ruyyaka and the author of रानापण which professes to belong to Udbhata. Still both these views agree in the main point that there is no essential difference between alankāras and gunas. And it is possible that both may be expressed by the same person in different contexts. But none of these views can agree with the view of Vamana which is set forth and accepted by Induraja in the passage in question.

Notes. 159

Another crucial question which Induraja raises is about the position and importance of the in postry. Induraia himself is of opinion that WHH is the soul of poetry, while gunas and alankaras are the embellishments of the body of poetry. Of these, gunas are of primary importance while alankāras are merely शोभातिशयविधायिन:. Here again it seems difficult to determine whether these opinions about was etc. were held by Udbhata or not. But there is some indication from which we can say that the views set forth by Induraja must not be acceptable to Udbhata. Udbhata mentions the alankāra रसवत, which occurs in his opinion when a रस is prominently expressed in a poetical This obviously contradicts the position of Indurāja, who says that रस is the आत्मा and alankāras are outer embellishments of subsidiary importance in poetry. If रस was the आत्मा in Udbhata's opinion, he would never have relegated it to the position of an alankara. Induraja himself feels this difficulty and says—यत्त रसादीनां प्रवेमलं-कारत्वमक्तं तदेवंविधभेदाविवक्षया (p. 83, 1. 23). But this, after all, is a meagre satisfaction and it shows the more clearly that Udbhata did not know or at least did not accept the theory that rasa was the soul of poetry.

P. 84, LL. 10-15-तार्किकाणां च...स्मृतेरनुभवस्य वेति । Logicians are divided in their thoughts about the process of causation. Some say that the process of causation consists only in calling to mind the effect of those things whose impression is revived by seeing the cause. Others aver that the connection between the fire and the hill which was unknown before is understood after the process of inference is completed. Thus they say that an experience of the effect is created by the cause. In short, the first set of people affirm that the knowledge that such and such effect is produced by such and such cause was already existent, only it was recalled to the mind newly. The second party says that the knowledge of the cause and effect was nonexistent and it was newly produced by the अनुमान, i. e. by the process of inference. To include both these views Udbhata has said स्मृतेरनभवस्य वा.

- P. 84, LL. 17-18—छायेयं त्व...। The example of काव्यालिङ्ग. The lustre of the whole body of Pārvatī, excepting the places where ornaments were worn, was a little diminished and therefore showed the places of ornaments more clearly.
- P. 84, LL. 24-25—हप्टान्त:। इप्ट्यार्थस्य.....(Kārikā 75)
  "The clear manifestation of a counterpart of the subject of description not containing words such as यथा, इव etc. is called इप्रान्त by the wise."
- P. 85, LL. 2-11-नन कोपादेकतराघात...अतो नातिव्याप्ति: I Indurāja proceeds to account for the epithet विस्पष्ट. In the verse कोपादे-कतराधात. he says. इष्टार्धप्रतिविम्बन exists. The इष्टार्थ is Rāma's easy victory over Mārīcha; and its reflexive representation (प्रतिबिम्ब) is laid before us by the description of the lion matching with the deer. Thus here there is प्रतिबिम्बदर्शन and consequently agree follows. But in the definition above there is the word विस्पष्ट. The image of the इष्टार्थ is not clearly set before us, for we have first to imagine the হ্ছাৰ্থ and then to understand that the thing described in the verse is an image of it. Therefore this is not a ह्यान्त. In a ह्यान्त there must be a verbal expression of both the parties for the sake of perspicuity. Thus विस्पृष्ट is accounted for. The epithet यथेवादिपदश्रन्य is also accounted for. It is put to exclude the possibility of उपमा. By the word आदि the साधारणधर्म is meant. Thus in ह्यान्त there must not be any वाचकशब्द like इव. any साधारणधर्म like अहादकल etc. The वाचकशब्दs if present will make the alankara amount to उपमा, and the साधारणधर्म if stated will make it प्रतिवस्तपमा.
- P. 85, LL. 15-16- किं चात्र बहुनोक्तेन ..... । The meaning of the verse and the alankāra in it are quite clear. The first half is इष्टार्थ and the second half is प्रतिबिम्ब.

As we have pointed out again and again, ह्यान्त is one of those alankāras which first find mention in the work of Udbhata. Bhāmaha, Daṇḍin and Vāmana, not to speak of more ancient authors such as Bharata and Bhatṭi, do not mention this important alankāra in their works. But all writers after Udbhaṭa include this alankāra in their lists. All of them also borrow the important word प्रतिबन्ध in

their definitions from Udbhata. Mammata's definition is:— दृष्टान्तः पुनरेतेषां (उपमानोपमेयसाधारणधर्माणां) सर्वेषां प्रतिविम्बनम् ।—काव्यप्रकाश, १०, р. 636.

We have here reached the end of Udbhata's text. The commentary, however, does not end here. Induraja enters into a rather lengthy discussion of an independent nature in order to show his own views on the subject of each.

- P. 85, L. 21—ननु यत्र काल्ये......। स्वराब्द्ब्यापार=अभिधान्यापार, the direct power of words. स्वराब्द्ब्यापारास्पृष्टत्वेन—The व्यापार of the प्रतीयमान अर्थ is quite different from the स्वराब्द्ब्यापार. It is the ब्यञ्जनाब्यापार.
- P. 85, LL. 23-24-केश्वित्सहृद्यैर्ध्वनिर्नाम ..... अभिहितः । From these words it appears quite clearly that the subject of ध्वनि was newly introduced by a set of writers, not a long time before Induraja. The well-known and the earliest extant work propounding the ध्वनि theory is ध्वन्यालोक. composed by Anandavardhana. This Anandavardhana flourished in the latter half of the 9th century, that is about a century earlier than the time of Induraja. It is Anandavardhana's theory of ध्वनि which undergoes adverse criticism at the hands of Induraja in the following pages; and it seems from the tone of his criticism that, although the ध्वनिमुख्यत्व theory was gaining ground, it was a comparatively recent theory in Induraja's time and was far from being universally accepted by critics as an established dogma.

As Ananadvardhana was a comparatively recent author in Indurājas' time, Indurāja never mentions him by name, but alludes to the propounders of the ञ्चित theory by the title सहत्याः (connoisseurs of poetry). These सहत्या were a group of critics who first originated and then promulgated the ञ्चित theory in the science of poetics. These critics probably styled themselves सहत्या as they deemed themselves possessed of a truly appreciative heart which readily perceived where the charm of poetry lay. This appears to be the true significance of the word सहत्या, from the manner in which Anandavardhana repeats it ad nauseum and makes much of it in his work ञ्चालाइ.

Prof. Sovani conjectures and Mr. P. V. Kane (vide his Introduction to Sahityadarpana, Second Ed. 1923; pp. LX-LXIV) definitely holds that सहदय was the name or title of the author of the व्यनिकारिकाड. Now, on a review of all the numerous references to the word सहदय in the alankāra works of the 9th and 10th centuries, it seems to us that it is never intended as the name of a single individual. It is always used in its ordinary sense. viz. connoisseurs of poetry, and is applied to a group of individuals who had taken part in the promulgation of the ध्वनि theory. Mr. Kane is at great pains to show that सहस्य must be the name of the author of the ध्वनिकारिकाड. But his contention, it seems to us, is inadmissible for the following reasons: (1) The word सहदय, wherever it occurs in connection with the चानि theory, is always found used in the plural number. It is never used in the singular by any writer. The word सहदय occurs scores of times in ध्वन्यालोक and also in लोचन, the commentary on ध्वन्यालोक: it occurs three times in Indurāja's হয়নুনি and about as many times in Mukula's अभियात्रतिमातका. In all these works सहदय is always used in plural, while the names of all other writers are mentioned in singular. Mr. Kane's explanation of सहद्याः (plural) as 'the respected सहदय' is very grotesque; for Indurāja and Mukula mention even such venerable writers as पतजालि, कालायन, कमारिल etc. in singular and cannot be said to have made use of the plural to show respect for a modern author like ध्वनिकारिकाकार, whose views they disapproved and freely criticized. (2) काव्यजीवितभूतः कैश्चित्सहृद्यैर्ध्वनिनीम व्यञ्जकत्वभेदात्मा काव्यधर्मोऽभिहित: । ( P. 85, L. 23 of our text ). Here Mr. Kane has missed the force of the word কুপ্লিব. कैश्चित्सहृदयैः means: 'by certain सहृदयः.' सहृदय cannot be made here to indicate a definite individual. কীষ্টিব implies indefiniteness. (3) Anandavardhana in his ध्वन्यालोक uses the word सहद्य (plural) many times, in its ordinary sense, viz. 'real appreciators of poetry.' Now it cannot, with any plausibility, be said that in one or two places only he uses the word with a double entendre, wishing thereby to hint at the name of the author of ध्वनिकारिकाड. (4) Of all those writers who use the word सहद्य in connec.

tion with the ध्वनि theory, not a single one does ever distinctly mention that सहद्य was the author of ध्वनिकारिकाड. If सहदय was the real author, why should these writers not even once mention it directly so as to render it beyond doubt? In the whole range of alankara literature no writer says or unmistakably indicates that सहद्य was the author of ध्वनिकारिकाड. (5) Besides ध्वन्यालोक the word सहृदय is found used, with a sort of specialised application in connection with the ध्वनि theory, in लोचन of Abhinavagupta. लघुनुत्ति of Induraja and अभिधानृत्तिमातका of Mukula. All these works belong to the 10th century. As far as our knowledge goes, the word सहदय is not used with such special sense in later works; and our conclusion is that सहद्या: as a special title of a school who promulgated and spread the ध्वनि theory was quit: fresh and recent in the 10th century, but later on the coterie of सहस्यs, having done its work, probably ceased to exist and its name consequentity died out of memory and vanished.

Thus सहदया:, it appears to us, is a somewhat specialised title of a group of critics who were the promulgators of the ध्वनि theory in Indurāja's time. Who then was the actual author of the ध्वनिकारिकाs? The question is perhaps to remain insoluble. We have all along mentioned the author of the ध्वनिकारिकाs as distinct from Anandavardhana, the author of ध्वन्यालोक. But even this fact cannot be said to be settled beyond doubt; overwhelming evidence, however, in which the testimony of Abhinavagupta is most important, is on the side of regarding the authors of the कारिकाs and the द्वित on them (i. e. ध्वन्यालोक itself) as distinct. We have stuck to this evidence in regarding ध्वनिकारिकाकार as distinct from Anandavardhana the ध्वन्यालोककार.

As regards the word सहद्य it is to be noted that Induraja uses it many times in another connection, where its significance cannot be mistaken. In his commentary on भाविक he says:—स कविनेव सहद्यैः श्रोतृभिः स्वाभिश्रायाभेदेन तत्तत्काव्यप्रतिबिम्बतरूपतया साक्षात्क्रियते।श्रोतृणामिप हि...सहद्यानां स्वाभिप्रायमुद्रा तत्र संकामति। अतः कवेयोंऽसावभिश्रायस्तद्रोचरीकृता भूता भाविनोऽपि पदार्थास्तत्र

सहद्येः श्रोतृभिः .....प्रत्यक्षा इव ह्झ्यन्ते । (P. 79, L. 24—P. 80, L. 2). Obviously सहद्याः means here 'persons having a truly appreciative heart.' Naturally, of course, सहद्याः must have the same significance when it occurs in the discussion on Dhyani or elsewhere in Indurāja's commentary.

P. 85, L. 24—एव्वेवालंकारेष्वन्तर्भावात् । We have no means at present to determine whether Udbhata did not treat ध्वनि separately because he thought that it was completely included in the aforesaid alankāras. We cannot even say with any certainty whether Udbhata was at all aware of the ध्वनि theory or not. The time of ध्वनि-कारिकाकार is not fixed with certainty and we are not sure whether he was the very first man to propound the ध्वनि-मुख्युत्व theory. Even if we suppose that Udbhata was acquainted with धानि, the reason given by Induraja for his not mentioning व्यति does not necessarily follow. This treatise deals with alankaras only and there was no necessity even to mention the word चाल in it. In the whole of the 10th Ullasa of काव्यप्रकाश the word ध्वनि does not occur, except in the discussion on स्वाधीनपतिका यथा in the example of वाक्यगा श्रौती प्रणॉपमा.

Having first declared that the absence of a separate treatment of ज्ञिन in Udbhaṭa's work is due to the complete inclusion of ज्ञिन in the alankāras in Udbhaṭa's opinion, Indurājra henceforward begins to show how all sorts of ज्ञिन are included in the alankāras mentioned by Udbhaṭa. If ज्ञिन is of three kinds he will show that all these three kinds are included under the alankāras of Udbhaṭa.

P. 85, L. 25 - त्रैविष्यं तैरुक्तम् । तैः refers to सहृदयैः. See our note on p. 85, L. 21 above.

P. 86, LL. 1-2 — क्काभिधातप्रसभाज्ञयेव .....। Indurāja first wants to illustrate वस्तुष्वित and to point out how it is included under an alankāra (namely, पर्योचोक्त). This verse is a description of विष्णु. The meaning is—'Who (विष्णु) made the love enjoyments of the consorts of Rāhu consist only in kisses and not in embracing and other more solid sports, as if by the forcible order in the form of the stroke of his disk.'

- P.86,LL.3-9—अत्र हि... वस्तुमात्ररूपं कल्पयति । Here the cause by which the love sports were made futile is not expressed. The राहुशिर श्छेद which is the cause of चुम्बनमात्रशेषकरण is understood by suggestion. राहुशिर श्छेद is neither a रस or the like, nor an alankāra; it is simply a वस्तुमात्रध्वनि. अतोत्र...पर्योयोक्तालंकारस्पर्शित्वम्—Now such sort of implication comes under पर्यायोक्तालंकार, for पर्योयोक्त is the alankāra where the thing wanted to be said is conveyed by implication.
- P. 86, LL. 11-17—ननु पर्यायोक्तरः इदेन...न विरुद्धयते। Now an objection is raised. By the word पर्यायोक्त is meant, 'the thing that is implied'. In the present case the thing that is implied is principal. Therefore in the fitness of things it should be the thing to be adorned (अलंकार्य) and not an adornment (अलंकार) itself. How can it be an alankāra then? The answer is: Even the principal thing becomes the means of adorning, (i.e., adornment) when it becomes the beautifier of guṇas. Thus here although the प्रतीयमान (implied sense) is predominant, still it becomes an alankāra, for it elevates the beauty of the subordinate verbal sense (i.e., गुणड).
- P. 86. LL, 17-18—यदि वा.....दलंकारता। Or as an alternative the वीररस of विष्णु that is implied should be regarded as the principal and राहुशिरश्छेद, being then subordinate, can be in a fit position to become an alankāra.

The verse चक्राभिघात etc. is given by Anandavardhana in his ध्वन्यालोक (p. 89) as an example where alankāra is the आङ्क (principal) and rasa is the अङ्क (subsidiary). Thus in this verse the पर्यायोक्त alankāra is मुख्य or अङ्कि and the वीररस of विष्णु which is व्यङ्क्य is subordinate. In his opinion the व्यङ्कय is not पर्यायोक्त but वीररस (Vide ध्वन्यालोक ८९), and it is subordinate to पर्यायोक्त.

P. 86, LL. 20-23— ह्निग्ध्यामलकान्ति .....। This verse also illustrates वस्तुमात्रन्यङ्गय which is पर्यायोक्त alankāra according to Indurāja. The clouds which have covered the sky with darkness and which were interspersed by बलाकाs, the sprayful winds and the cries of the friends of clouds (i.e., peacocks) are all उद्दीपनिमावड (exciting causes) of विश्वसम्बद्धार

P. 86, L. 24 to P. 87, L. 4—इत्येवमादाविप...पर्यायोक्तता न स्यात्। Here the word राम implies राज्यश्रंश-वनवास-सीताहरण-पितृमरणाद्यो दुःखैकहेतवः. The word राम is understood not only as the name of a particular individual but it also implies with it all these qualities. The alankāra is पर्यायोक्त here as before. Here implication rests only on one word. But that does not debar it from being पर्यायोक्त if it satisfies the definition of that alankāra.

The verse स्निग्ध्यामलकान्ति &c. is brought here as an example of वस्तुष्वनि. It would seem to be a useless repetition, as one example of वस्तुष्वनि, viz. चक्राभिघात etc., is already given. But it is not so. The व्यङ्ग्य in चक्राभिघात and in रामोस्मि सर्वे संहे is not of the same type. The former is विवक्षितवाच्य and the latter is अविवक्षितवाच्य. These examples will be made use of in explaining those divisions of ष्वनि. The verse स्निग्ध्यामल etc. is given by Anandavardhana in his ध्वन्यालोक as an example of अर्थोन्तरसंक्रमितवाच्यष्वनि (Vide ध्वन्यालोक, ६१); Indurāja also does almost the same afterwards. Mammața has cited the verse in his treatment of ष्वनि as an example of संसृष्टि, अनुप्राह्मानुप्राहक and एकपदवाच्य संकर, of ष्वनि. (Vide का. प्र. ४, p. 188.)

- P. 87. LL. 5-6—एवसन्यत्रापि.....ध्वनिर्नामार्थान्तरम् । Thus it is now established that in all cases of वस्तुमात्रध्वनि there is no necessity of regarding ध्वनि as a separate category.
- P. 87, L. 8—लावण्यकान्त... । Here the sea is described as not having become agitated even in the presence of the face (मुख). And the reason given for this unusual phenomenon is that the sea is जडराशि: (डलगोरभेदः), a heap of dullness. Therefore it has not the quick sense to become inflated by the vision of मुख. Here the आरोप of चन्द्र upon मुख is implied. For the sea is heaved in the presence of the moon. Thus here the implied alankāra is रूपक, and Indurāja even allows that. But by our usual method the alankāra should be पूर्या योक्त here, for there is वाच्यवाचक्यून्य अवगमनव्यापार. In this way Indurāja is not at all particular which alankāra is to be accepted as covering the चनित्यापार. Take whichever alankāra

you please, you must accept some alankāra to cover the province of ध्वति. This seems to be his main standpoint.

This verse belongs to Anandavardhana and is given by him in his ध्वन्यालोक as an example where the ध्वनि is of the nature of alankāra; but still ध्वनि is the principal and वा यार्थ is its subordinate. आनन्दवर्धन says here: यथा वा ममैव—'लावण्यकान्तिपरिपूरित......।'—इत्येवंविधे विषयेऽतुरणनरूपकाश्रयेण काव्यचारत्व-व्यवस्थानाद्वूपकध्वनिरिति व्यपदेशो न्याय्यः।—ध्वन्यालोक, P. 110. And therefore though it is रूपकध्वनि it is not a simple रूपक अलंकार.

P. 87. L. 22—सुवर्णपुष्पां पृथिवीं...। Verse in महाभारत, उद्योगपर्व, अ. ३६, श्लो. ७४. The acquisition of the gold-blossomed earth by ग्रार, कृतिवय and सेवनकर्मज्ञ is described here. But verbally it is impossible. For the earth cannot have any blossoms. Therefore सुवर्णपुष्पा here means बहुलामा and the like, and by the help of this लक्षणा, the प्रतीयमान अर्थ or ध्वनि (viz. the उपमानोपमेयभाव) is understood. This उपमानोपमेयभाव is between बहुलामत्व (which is the उपमेय) and सुवर्णपुष्पत्व, and between ग्रार, कृतिवय etc. and the मालाकार (gardener who culls the flowers). Thus the impossible connection between ग्रार, and others, and सुवर्णपुष्पचयन brings in उपमा, —यथा मालाकाराः सुवर्णपुष्पाणि चिन्वन्ति तथा ग्राराः बहुलामां पृथिवीं प्राप्तवन्ति,— and the alankāra here is निद्शेना according to the definition सभवन्वस्तुसंबन्धः उपमापरिकल्पकः

The verse is given by Anandavardhana as an example of अविवक्षितवाच्यव्यनि (Vide व्यन्यालोक, p. 49). Here the वाच्य, viz. युवर्णपुष्पचयन, is not at all wanted for the theme. Therefore it yields place by लक्ष्णा to बहुलामप्रापण and from it the व्यक्ष्यार्थ is then understood. The व्यक्ष्यार्थ may be here taken to be 'the predominance of the prowess of रहर and others.'

P. 88, LL. 5-6—सर्वेक्ष राणमक्षय .....। In this verse the words शरण, क्षय, अधीश, हिर, कृष्ण, चतुरात्मन् and अरिमधन have double n eanings. The couplets of epithets: (1) सर्वेक्शरण (the one home of all) and अक्षय (having no home); (2) अधीश and धियामीश; (3) हिर (tawny) and कृष्ण (black); (4) चतुरात्मन् (having a clever soul) and निष्क्रिय (dull); (5) अरिमधन (destroyer of wheels) and चक्रधर (upholder of wheels)—all appear to contain contradictory meanings. But the विरोध (conflict) disappears when the other meanings of the

words are accepted. Thus if we take शरण=रक्षितृ and क्षय = नाश, the निरोध between सर्वेकशरण and अक्षय goes away. The comment of Abhinavagupta on this verse is given here as it clearly explains the निरोध—'शरणं गृहमक्षयरूपमगृहं कथम् । यो न धीशः स कथं धियामीशः। यो हरिः कपिलः स कथं कृष्णः। चतुरः पराक्रमयुक्तो यस्यात्मा स कथं निष्क्रियः। अरीणामरयुक्तानां यो नाशियता स कथं चकं बहुमानेन धारयति।"—लोचन on ध्वन्यालोक, p. 101.

Here the alankāra is श्रेष. Here some words, e. g. सर्वेकशरण, अक्षय etc., are एकप्रयरनोचार्य, as they are identical in both their meanings, therefore that is अर्थश्रेष; and others like अधीश, चतुरात्मन् etc. are not identical, differing either in स्थान or प्रयरन, therefore this is शब्दश्रेष. This श्रेष is विरोधोत्पत्तिहेतु, for it creates विरोध.

Here the प्रतीयमान अर्थ is that sense of the words by which विरोध is produced. But both the meanings of the words सर्वेकशरण etc. constitute the alankāra श्रेष. Thus here the ध्वित is included in the alankāra श्रेष.

This verse is of the composition of Anandavardhana and is cited by him in ध्वन्यालोक (p. 101) as an example where विरोध is साक्षाच्छन्दावेदित and therefore not included in ध्वनि. Udbhata and hence Indurāja are of opinion that whenever छेष and some other alankāra come together छेष is to be given predominance. That was not the opinion of Anandavardhana, and so he says that the alankāra is विरोध, and not छेष, as Indurāja asserts.

We have seen that Anandavardhana regards the alankāra here as directly understood by words and not a province of ञ्रति. And in all the five examples, including this, that have gone before, we have seen that there is a great deal of difference between the opinions of Anandavardhana and Indurāja. There were no settled and stereotyped views about the topics of the Alankāra Śāstra, and the science of poetics was in making. Every one had his own views which he used to put forth vigorously. Even the views on the foregoing stanzas which Indurāja has refuted are not the views set forth by Anandavardhana in his ञ्चारोक.

P. 88, LL. 11-12— एवमलंकारान्तरेष्विपे... । Indurāja has given three examples to prove that अलंकाररूपध्विन is included

in the alankāras that are mentioned in Udbhaṭa's work. Similarly any other প্ৰক্রমন্ত্ৰিপ্ৰনি should be included in the alankāra which is most akin to it. Anandavardhana and অ্বনিমান, of course, do not approve of these views of Indurāja; they reckon প্ৰক্রমন্ত্ৰিনি as a separate type of অবি and do not include it under alankāras which belong to the ব্যাহ্য sense.

P. 88, LL. 14-17—याते गोत्रविषर्यये ..... I This example is brought in to illustrate the रसादिष्यनि, and to show how it is included in alankāras like प्रेयस्वत् and others.

गोत्रविपर्यय = गोत्रस्वलन (q. v.). The meaning of the verse is: "When the words betraying the guilt of the lover came to her ears, the lady who had approached the bed, contemplated turning back and began to do so again and again having one of her hands loosened (from the embrace). She could do so [the परिवर्तन] to a great extent, but was not at all able to draw her own bosom away from that of the lover." Here the ईच्छोवित्रलम्म is conveyed by गोत्रविपर्यय etc. But संभोग is finally established predominantly by saying that the lady could not separate herself from her lover. Thus here संभोग is the प्रतीयमानार्थ and it is included in the रसवदलंकार as described before (in the 4th Varga).

- P. 89, LL. 1-3—यत्रापि भावाः .....। Where the प्रतीयमान अर्थ is भाव or रसभावामास or रसभावतद्दामासप्रशम, there the alankāras will respectively be प्रेयस्वत्, ऊर्जीस्व and समाहित. (Vide these alankāras treated in Varga 4, pp. 50-56.)
- P. 89, LL. 4-5—गुणभूतेषु...। The whole of the above discussion applies to the cases where the रस, भाव etc. are prominent. Where they are subordinate to other रसड etc. or to the वाच्यार्थ, then the figure will be उदात्त, described as चरितं च महात्मनाम्. Thus in रसादिप्रतीयमानार्थ, whether it is the principal one in poetry or not, there is no need of supposing any separate चनि.

In all this discussion it has evidently been the effort of Indurāja to save Udbhata from the charge of incompleteness on the score of his not having treated the subject of আৰি at all. But standard writers on the আৰি theory such

22 [x.s.s.]



as चनित्रार, Anandavardhana, Mammata and others have altogether a different view of the subject and Indurāja can have no support from them in his pleadings for Udbhata. The main differences between the views of Indurāja and those of Mammata and others in this respect are:—

- (1) ध्वनि, in the best poetry or ध्वनिकान्य, can never be an alankāra. It is always the अलंकार्य (a thing to be adorned) and the alankāras which only belong to the वाच्य sense are its adornments.
- (2) In गुणीभूतन्यङ्गचकान्य only where ध्वनि is in a subordinate position, ध्वनि comes to the position of an alankāra; for it beautifies the principal वाच्य or स्थ्य sense.

This is the view of Mammata. Indurāja's position on these points is clear. He regards all আৰি to be included in alankāras, whether subordinate or otherwise.

Indurāja also for a time admits that the प्रतीयमानार्थ, where it is the principal, cannot by its nature be an alankāra, तचेह प्रतीयमानं प्रधानत्वादलंकार्थतया वक्तं युक्तम्, न त्वलंक्रतिकरणतया. But he removes the objection characteristically. The प्रतीयमान lends a beauty to the gunas; therefore by the similitude स्वाम्यलंकरणका ख्लाः, ध्वनि is also spoken of as alankāra or beautifier [ of the gunas ].

Induraja hereafter has a dissertation on the varieties of আনি. We shall first explain his theory of division and then point out in what places Mammata and Anandavardhana differ from him.

P. 89, LL. 8-9—षद्प्रकारता...... क्षितत्वाभ्यामुक्ता । The त्रिविध प्रतीयमानार्थ here alluded to is the रसादि, वस्तुमात्र and अलंकाररूप. Indurāja here says that these three are each twofold. For each of them has two varieties—विवक्षितवाच्य and अविवक्षितवाच्य. Thus 6 types of ध्वनि are obtained. But this description is rather inaccurate in the light of what Indurāja himself says later . n. The six types of ध्वनि are obtained in another way as explained further on. Thus the meaning of Indurāja's passage given above does not seem to fit in with the facts he himself puts forth later.

- P. 89, LL. 9-15—द्विविधं व्यक्षकरवं.....हेतुत्वात् त्रिविधम्। The व्यक्षकरवं is first of two kinds वाचक-(शब्द-) शक्तवाश्रय (proceeding from words) and वाच्य-(अर्थ-) शक्तवाश्रय (proceeding from the sense). Of these वाचकशक्तवाश्रय is only of one kind, because it is of the nature of alankāras only. The suggestive sense proceeding from words only suggests अलंकारड and not वस्तु or रसादि. आक्षित एवालंकार: ....।—This Kārikā is one of the celebrated ध्वनिकारिकाड commented upon by Anadavardhana in his ध्वन्यालोक (See ध्वन्यालोक ९५; उ. २ कारिका २५). The ध्वनि proceeding from sense (वाच्यशक्तवाश्रय) is of three kinds, viz. रसादि, अलंकारहप, and वस्तुमात्र. Thus we have got so far four types of ध्वनि.
- P. 89, LL. 16-19—तत्र यत्तावद्वाचकशक्तवाश्रयं......वाच्यस्य विवक्षेत । Now the वाचकशक्तवाश्रयध्विन which is only of the nature of alankāras is always विवक्षितवाच्य. For there the direct (वाच्य) meaning is accepted along with the suggested meaning. Thus in the verse सर्वेकशरण etc., the ध्वनि is obviously dependent upon the words शरण, क्षय etc.. and the ध्वनि is of the nature of विरोधालंकार. Therefore this is वाचकशक्तया-अय अलंकारक्षपध्वि. Now the direct sense is not here abandoned, the suggested sense only produces विरोध; and the direct sense is necessary to make the विरोधपरिहार. Therefore this is विवक्षितवाच्य; and all ध्वनिs of this kind are विवक्षितवाच्य.
- P. 89, LL. 19-22—यत्तु वाच्यशक्तयाश्रयं...उत्पादात्। Now the वाच्यशक्तयाश्रयं रसादिरूपव्यनि, as illustrated in याते गोत्रविपर्यये etc., is all विविक्षतवाच्य only. In याते गोत्रविपर्यये and in such other verses where the व्यङ्गच is त्सादि, the त्स is produced by विभावs, अनुभावs etc., which are always directly expressed (वाच्य) by words. Therefore the वाच्य sense cannot at all be disregarded. Thus all त्सादिष्विन is विवक्षितवाच्य only and not अविवक्षितवाच्य.
- P. 89, L. 25 P. 90, L. 5—वस्तुमात्राळंकारविषयस्य...विवक्षा-विवक्षे । Now two kinds of ध्वनिङ, viz. वाच्यशक्तयाश्रय—(1) वस्तुमात्र and (2) अलंकारह्म, remain to be accounted for. Each of these is twofold, viz. विवक्षितवाच्य and अविवक्षितवाच्य. In the example चक्राभिघात etc. the वाच्य is विवक्षित. The वाच्य is चुम्बनमात्रशेषता and the व्यक्षय is राहुशिर छेद. The former is the कार्य and the latter is the कार्ण. The कार्य is necessary to produce any implica-

tion of कारण. But in स्निग्धऱ्यामलकान्ति etc. the वाच्य sense of राम, viz. the name of an individunal, is not विवक्षित. Therefore the word राम is transferred from its वाच्य sense to something like दु:खाभिभृतपुर्व. Therefore the वाच्य is here अविवक्षित.

- P. 90, LL. 6-11—अलंकारविषयेपि...वाच्यम् ल्लात् । How the विवक्षितवाच्य and the अविवक्षितवाच्य types exist in अंत्रकाररूपच्चित is explained. In लावण्यकान्ति etc. there is एकपदप्रवेशसंकर of उर्प्रेक्षा and विशेषोक्ति in the word मन्ये. Then there is a संकरप्रतिभोत्पत्तिहेतु रूप. The वाच्य which thus contains these alankāras is विवक्षित, for the suggestion of रूपक proceeds from it. In लावण्यकान्ति etc. the alankāra विशेषोक्ति occurs, because the कारण, viz. मुख, being there, the कार्य, viz. समुद्रक्षाभ, is not produced. The उत्सेक्षा is clearly manifest by the word मन्ये. But the एकपदप्रवेशसंकर of Indurāja can be questioned, as विशेषोक्ति seems to have no connection with the word मन्ये. The रूप पा जल-(ह) राशि is clear. The suggested रूपक is that of चन्द्र upon मुख, which is explained before. In सुवर्णपुष्पा etc. the सुवर्णपुष्पत्व is totally abandoned and बहुलामत्व is brought in in its stead by लक्षणा. Therefore it is अविवक्षितवाच्य व्यक्ति.
- P. 90, LL. 12-17 यदि त्वत्र...तदानीमत्र गुणीभवति । In the verse मुवर्णपुष्पां etc. बहुलाभत्व is the उपमेय and मुवर्णपुष्पां पृथिवीं चिन्वन्ति is the उपमान. Now if the maxim न तिङन्तेनोपमानमस्ति (उपमान cannot exist with a verb) is accepted, then, मुवर्णपुष्पपृथिवीचयन will be the substantive उपमान expressed. From it the उपमेय बहुलाभत्व will be understood by त्रीढोक्ति. Thus the उपमान and उपमेय are sought to be conveyed by the same words though they are really different. The alankāra will, therefore, be अतिशयोक्ति according to the definition भेदेऽनन्यत्वम्. The suggested उपमा will then be subordinate. Thus in the verse the व्यङ्गय (viz. the उपमा) being गुणीभूत the काव्य will be of a mediocre type and the question whether the व्यन्ति is विव-िक्षत्वाच्य will not arise very prominently.
- P. 90, LL. 19-24—अत्र चाविवक्षाः...विवक्षांशामि । Here Indurāja explains the संलक्ष्यक्रमध्विन and the असंलक्ष्यक्रमध्विन, संलक्ष्यक्रमध्विन occurs in that place where the process of implication, i. e. how the implied sense is produced from the primary sense, is clearly noticed, and असंलक्ष्यक्रमध्विन is that

in which that process is so quick and instantaneous that it cannot be noticed ( असंलक्ष्य ).

According to Induraja this असंलक्ष्यक्रम exists in the अलंकार रूप or वस्तुमात्र व्यक्ति which is अविवक्षितवाच्य. For there the sentiments etc. in the व्यक्ष्य sense are at once noticed. Where the ध्वनि is विवक्षितवाच्य, the suggested वस्तु and अलंकार are produced by a distinguishable process (क्रमव्यवहार) from the वाच्य and it is therefore called अर्थशक्तिमूलानुरणनरूप व्यक्षय (the same as संलक्ष्यक्रमव्यक्षय.)

- P. 90, L. 25 to P. 91, L. 3- यत्र च वाच्यस्याविवक्षा..... पर्योगोक्तभेदत्वात । Indurāja again brings the topic of alankāras and revises and recasts his own views expressed before. In रामोडास्म and in सन्पेदणाम he had stated the alankaras to be पर्यायोक्त (see p. 87) and निंद्शीना (see p. 88) respectively. Now he says that both of them contain अप्रस्त्तप्रशंसा, for in both there is वाच्यस्य अविवक्षा and the व्यङ्ग्य is प्रस्तत and विवक्षित. The सुवर्णपुष्पचयन and the epithet राम are both अविवक्षित and therefore अप्रस्तुत or अधिकारापेत. Thus this is अधिकारापेतोपनि-बन्धादप्रस्तुतप्रशंसा. Now in स्निग्धश्यामलकान्ति, the words राम etc. were said to be a type of पर्यायोक्त. But it was said rather loosely as it was the beginning of the subject. पर्यायोक्तमेद really belongs to विवक्षितवाच्यध्वनि. In अविवक्षितवाच्यध्वनि the वाच्य which is अप्रस्तत is abandoned and the व्यङ्गच or suggested sense is brought in, which is really the अस्तृत. Thus it is in reality the province of अप्रस्त्तप्रशंसा.
- P. 91, LL. 4-9—यत्र खलु...रन्तर्गतिर्वाच्या। In those four examples beginning with the verse चक्राभिघात etc., where the वाच्य is विवक्षित, the alankāra is a type of पर्यायोक्त. For when the definition of अत्रस्तुतप्रशंसा is taken into account the definition of पर्यायोक्त appears to extend elsewhere than the province of अत्रस्तुतप्रशंसा अत्रस्तुतप्रशंसा exists wherever there is अविवक्षित वाच्यध्वित. Thus पर्यायोक्त and अत्रस्तुतप्रशंसा include the विवक्षित and अविवक्षित वाच्य ध्विन and hence the whole province of ध्विन.
- P. 91, LL. 10-13— सुवर्णपुष्पां पृथिवीं...उपपरातएव । In सुवर्णपुष्पां etc. the alankāra was said to be निद्शेना before (see p. 88). But the असंभवद्वाच्यार्था निद्शेना is only a kind of अप्रस्तुतप्रशंसा, for it contains अप्रस्तुतार्थोपनिवन्ध.



P. 91, LL. 14-18—तदेवं...षद्प्रकारता भवति । Indurāja now once more enumerates the six divisions of ध्वनि hitherto explained. We also give them here:—



र विवक्षितवाच्य. ३ अविवक्षितवाच्य. ४ विवक्षितवाच्य. ५ अविवक्षितवाच्य. It will be clearly seen that this division is quite different from that put forth in षद्भकारता...विवक्षितत्वाभ्यामुक्ता. (See p. 89, ll. 8-9). There all the three ध्वनिङ, viz. वत्तुह्न, अलंकारह्म and रसह्म are each said to be twofold, viz. विवक्षितवाच्य and अविवक्षितवाच्य.

- P. 91, LL. 19-23—यत्र च...दश संपद्यन्ते । Out of these six the four विवक्षितवाच्य varieties are each divided into two according as the वाच्य sense is either स्वतःसंभवी (possible in itself) or कवित्रोहोक्तिसिद्ध (created by the hyperbolic description of the poet such as यशसो धवलत्वम् etc.). Thus the विवक्षितवाच्य varieties become eight and the total ध्वनि varieties become ten.
- P. 91, LL. 23-26—एत एव तु...वावयप्रकाइयता । These ten are again made double according as the व्यङ्गय is either expressed by a word (पद) or by a sentence (वाक्य). The व्यङ्गकत्व (power of suggestion) resting in letters, words, sentences or terminations such as कृत्, तद्धित etc. is manifested either in a word or in a sentence, e. g. रामोस्मि etc. Here the व्यङ्गय is पदप्रकाइय. But in चक्राभिघात etc. the whole sentence is needed to manifest the व्यङ्गय, viz. राहुशिरश्छेद.
- P. 91, L. 26 P. 92, L. 1—यथा च प्राधान्यभूते... योज्येति । Thus the power of suggestion (व्यक्तकता) becomes twenty fold in प्रधानभूतव्यङ्गय काव्य. These twenty types are also to be seen in गुणीभूतव्यङ्गयकाव्य according to possibility.
- P. 92, LL. 3-8-विवस्यमधिवस्यं च......। This Kārikā and the three following enumerate the varieties of व्यङ्गय or

ध्वनि. The order of the first Kārikā is: अर्थशक्तवाश्रये वस्तेवलंकोरगोन्तरे ध्वनो वाच्यं विवक्ष्यमविवक्ष्यं च। (1) शब्दशक्ति-(2)रसास्पदे तु विवक्ष्यम्। शब्दशक्तिरसास्पदे i. e. शब्दशक्तवास्पद-अलंकारक्ष्पे and अर्थशक्तवाश्रय-रसास्पदे। The other two Kārikās are very clear and they only embody what has gone before.

P. 92. LL. 12-13-Now Induraja has his final say in the line एवमेतद्यञ्जकं पर्यायोक्तादिष्यन्तर्भावितम्. His principal object in the foregoing discussion was to prove that व्यञ्जलत is completely included in the alankaras. He seems to have a great aversion to the theory that धनि is quite separate and can never be included in alankāras. Further he seems also to have an abhorrence even for the word चिन which is a very pet word of those who, like Anandavardhana, propound the व्यङ्ग्यम्ह्यल theory. He does not use the word ध्वनि except for once in the beginning, but always tries to express the idea by the words व्यङ्ग व्यञ्जस and the like. though they are sometimes more inconvenient. It is also to be particularly noted that he never mentions the name either of Anandavardhana or of ध्वनिकार though he has many times taken verses from their works as illustrations to explain his own views. He takes two verses owing their authorship to Anandavardhana and quotes one जारिका from the व्यक्तिकारिकाड. The probable reason for not naming Anandavardhana is that he was a recent author in the time of Induraja.

There is a great deal of difference between the views of Indurāja which we have just explained on the one hand and those of Anandavardhana or Mammata on the other hand.

We have seen that the total inclusion of জ্বনি among alankāras, which Indurāja lays so much stress upon, is not endorsed by Mammaṭa or Ānandavardhana, the two great writers on জ্বনি among the Kāśmīrakas. Similar is the case with Indurāja's divisions of জ্বনি. The divisions of Indurāja differ essentially in certain respects from the divisions of Ānandavardhana, and Mammaṭa. We explain the divisions of Mammaṭa first, as he is the more exact and more minute of them both. The treatment of both

these critics is essentially the same, Mammata being naturally more minute and systematic, as he comes at a fairly later age than Anandavardhana.

Now Mammata first divides জ্বনি in two main branches. अविवक्षितवाच्य and विवक्षितवाच्य. Of these अविवक्षितवाच्य is twofold. (1) अर्थान्तरसंक्रमितवाच्य and (2) अत्यन्तितरस्कृतवाच्य. This branch closes here; it has no more divisions. विवक्षितवाच्य is divided into two: असंलक्ष्यक्रमध्वनि and संलक्ष्यक्रमध्वनि. असंलक्ष्यक्रम is the रसादिध्वनि and is of one type only. संलक्ष्यकम is of three kinds: शब्दशक्तयुद्धव, अर्थशक्तयुद्धव and उभयशक्तयुद्धव. Of these शब्दोद्भव is of two kinds: अलंकारहप and वस्तहप्. अथौद्भव is divided into 12 varieties in the following manner. First the ब्युझक अर्थ is of three kinds, viz. (1) स्वतःसंभिव, (2) कविश्राहोत्तिसिद्ध and (3) वक्तश्रोहोत्ति-सिद्ध. Each of these three kinds is doubled according as the व्यञ्जक is either a वस्तु or an alankāra. These six are again made twelve according as the व्यङ्गच अर्थ (suggested sense) is either alankāra or वस्त. उभयशक्तयुद्धव is only of one kind. Thus. in all, Mammata has eighteen varieties of ध्वनि. Of these, all varieties except उभयशक्तयुद्धव are twofold, viz. पदप्रकाश्य and वाक्यप्रकार्य. This brings the number of varieties up to 35.

| 220-18-2                          |                                |               |    |
|-----------------------------------|--------------------------------|---------------|----|
| अविवक्षितवाच्य-                   |                                |               |    |
| अर्थान्तरसंक्रि                   | ात, ( पद, वाक्य )              |               | 2  |
| अत्यन्ततिरस्कृ                    | त, (पद, वाक्य)                 | ••••          | 2  |
| विवक्षितवाच्य-                    |                                |               |    |
| 1.00                              | शब्दशक्तयुद्धव, (वस्तु २, अलंब | <b>जार २)</b> | 4  |
| संलक्ष्यक्रम                      | अर्थोद्भव,                     |               | 24 |
|                                   | शब्दार्थीभयोद्भव               |               | 1  |
| असंलक्ष्यक्रम,—रसादि, (पद, वाक्य) |                                | ***           | 2  |
|                                   |                                |               | -  |
|                                   |                                |               | 35 |
|                                   |                                |               |    |

Anandavardhana's treatment is not so developed and systematic, but he has on the whole divided ভালি on the same principles. In संভহ্যক্ষমভালি he has not the variety তম্যহাত্ত্ব্ব. The হাত্ব্যক্ষমভালি he has not the variety তম্যহাত্ত্ব্ব. The হাত্ব্যক্ষয়ত্ব is only অভিনাত্ত্ব according to him (like Indurāja), and not twofold as Mammata has it Also Ānandavardhana has not so minutely stated the

twelve divisons of অধীর্ব, though he points out the direction which was probably the basis of Mammata's minute divisions.

It will be easily seen where this system of division is at variance with the system of Indurāja. Indurāja makes वाचक—( शब्द )शक्तुद्भव and वाच्य—( अर्थ )शक्तुद्भव the principal branches of घ्वति. The former is only अलंकार्ह्म and the latter is threefold, viz. वस्तुमात्र, अलंकार and रसादि. Now these four divisions are further divided according as the वाच्य is विवक्षित or अविवक्षित. Indurāja has not a separate branch of अविवक्षितवाच्य as Anandavardhana has. Further he makes अविवक्षितवाच्य coexistent with असंलक्ष्यक्रम and विवक्षितवाच्य co-existent with संलक्ष्यक्रम which is quite absurd in the opinion of Anandavardhana and Mammaţa.

Many other minor yet important differences between the two systems can be detected, as their principles of division are at variance with each other. ध्वनि is by its very nature a subject appealing to the sense of beauty of the mind. And a difference in the treatment of it between two critics of an original bent of mind is just what is inevitable. Indurāja supposes that वस्त and अलंकारचनि can be अविवक्षित्वाच्य, while Anandavardhana and Mammata do not think so. Because both of them do not see eye to eye, we cannot say that one of them must be wrong and the other must be right. Both of them give examples and explain them away so as to support their own opinions, and many a time it happens that one example is cited by all of them to illustrate quite different, nay, opposite views. This sort of thing has actually happened in the case of our commentator. We have seen that the examples चक्राभिघात. स्निग्धस्यामलकान्ति , लावण्यकान्ति , सुवर्णपुष्पाम् and सर्वेकशरणमक्षय o are all brought in both by Induraja and by Anandavardhana in their disscussions on ध्वनि. But every one of these examples is interpreted and utilized in a different way by them both.

P. 92, LL. 17-20 मीमांसासारमेघात ...। This verse is a very beautiful example of मालापरंपरितल्पक.

Indurāja gives here a fitting tribute of gratitude and praise to his Preceptor, the eminent Brahman, मुकुल, in describing him as a cloud pouring incessant showers of मीमांसा, a moon heaving the occan of ब्याकरण, a treasure of the jewels of तकेशास्त्र, the विष्णु of the श्री (goddess of wealth) of the science of poetics, the honey of the flowers of the learned, a bee in the lotuses of the feet of श्रीकृष्ण, a sea of goodness and generosity, and the bed of the creeper of fame, and says that he wrote a short commentary (लचुविद्यति) on the काब्यालंकारसार after receiving oral instruction from him.

THE END.

## APPENDIX I.

#### Variæ Lectiones.

The MS. acquired by Bühler and diposited in the Deccan College Mss. Library (now removed to the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona is called D.). Our Edition is mainly based on this MS.

The MS. deposited in the Government Oriental MSS. Library, Madras, a copy of which has been acquired by us, is designated M.

The commentaries contained in both these MSS. are different. The Appendix, therefore, consists mainly of the variant readings occurring in the Kārikās and the examples of Udbhata. Sometimes, however, readings in the commentary of Indurāja (MS. D.) are also quoted to point out aberrations in the Nirnaya Sagara Edition.

Thus, those quotations which do not concern the text of Udbhata, occurring either in Kārikās or examples, but are taken from the commentary of Indurāja are marked with an asterisk. All others, not bearing the mark of an asterisk, are genuine variæ lectiones of the text of Udbhata. The Nirnaya Sagara Edition of 'Kāvyālankārasangraha' is briefly referred to as N. S. Ed.

## VARGA I.

D. begins thus: ॥ नमो बीतरागाय ॥ यहस्म्या हसितैः . After the three stanzas which constitute the commentator's मङ्गल, it gives the Kārikās of the original author as पुनरुक्ताभास॰ etc.

M. begins directly with the stanza सर्वत्र विकस्तरता॰ (quoted in our Notes, p. 1); after that it proceeds with the Kārikās.

P. 1, L. 1, D. पुनरुक्तवदाभासं छे॰; M. पुनरुक्तवदाभास॰छे॰.

P. 1, L. 2, D. °प्रासिश्चधा; M. °प्रासस्तथा.

P. 1, L. 3, M. omits प्रतिवस्तूपमा; it has a lacuna in that place.

P. 2, L. 7, D. पुनक्काभास°; M. पुनक्कवदाभास°.

P. 3, L. 2, D. तदाप्रभृति; M. ततः प्रभृति.

P. 3, L. 21, D. छेकानुप्रासस्तु; M. has somehow the meaningless words अत एव वस्तु instead of छेकानुप्रासस्तु.

P. 4, L. 16,\* D. गुरहाब्देन; our printed text गुरहाब्दे; N. S. Ed. गुरहाब्दस्य.

Р. 6, L. 17, D. °янң; М. °ян:

P. 7, L. 2, D. °र्थाविशेषे; M. °र्थविशेषे.

P. 7, L. 4, D. स पद°; M. सपद°.

P. 7, L. 5, D. द्वयोर्वेक; M. द्वयोर्धेक.

The order of the five stanzas illustrating ভাষানুসাধ is different in M. from the order of those stanzas in D. Our text of course follows the order in D. The stanzas in M. occur in the following order—

(1) क्रचिदुत्फुह्रकमला॰,

(2) पद्मिनीः पद्मिनीगाढं०,

(3) जितान्यपुष्ट॰,

(4) काशाः काशा इवा॰,

(5) स्त्रियो महति भर्तृभ्यः

P. 7, L. 20, D. इवोद्धांसि; M. इवाभान्ति (N. S. Ed. has इवोद्धान्ति)

P. 8, L. 20,\* D. °तयाश्रयत्वे; (N. S. Ed. °तयाश्रयत्वेत.)

P. 9, L. 12, D. gea; M. ge. (Our text geq).

P. 9, L. 23, D. पद्मिनी; M. पद्मिनी:.

P. 9, L. 23. D. •गाड॰; M. •गार्ड.

P. 11, L. 24,\* D. द्वे अवस्थे; N. S. Ed. has made the inadmissible Samdhi here as द्वेडवस्थे!

P. 13, L. 1,\* D. शोरितं शेवलितं.

P. 13, L. 12, D. বান্ত; M. বান্ত.

P. 16, L. 25,\* D. • नुसारेण समाधि:. N. S. Ed. • नुसारणसमाधि:.

P. 17, L. 5, D. ॰दन्यथेत्युदिता; M. ॰दन्यावेत्युदिता.

P. 17, L. 6, D. विच्युते:; M. विच्युते:.

P. 17, L. 10, D. ॰दाचारक्यच्प्रत्यय; M. ॰दाचारक्यच्प्रत्यय. Our text has ॰दाचारे क्यच्प्रत्यय on the authority of the Commentary, q. v.; See P. 24, L. 17.

P. 19, L. 6,\* D. दूरे मृते; N. S. Ed. दूरीमृते.

P. 19, L. 26, D. पूर्णेन्दुविम्बप्रतिममासीत्कुमुद्काननम् ।; M. शशाङ्कविम्बेन समं बभौ कुमुद्काननम् ।.

P. 20, L. 9,\* D. उपसेयस्यमवगम्यते.

P. 21, L. 24, D. किं स्युरत्कलिका; M. किंस्विदुत्कलिका. In M. this stanza precedes 'अपि सा समुखी ' (st. 22).

P. 21, L. 25, D. समर्थिता: (?); M. समर्पिता:.

P. 23, L. 2, D. शादेल: : M. शादेलं.

P. 23, L. 4, D. कर्णिका...द्धी; M. कलिका...द्धे.

P. 23, L. 14,\* D. साम्यविच्यवाचीपमायामसंभवात; Our text: ॰विच्य-वस्योपमायामसंभवात; N. S Ed. ॰वाचीपमाया असंभवात.

P. 24, L. 22,\* D. द्प्यवसीयमाना.

P. 24, L. 25, D. कमनीयेऽपि; M. कमनीयोऽपि.

P. 25, L. 15, D. कृशानवज्ञ ; M. कृशानुवज्ञ .

P. 26, L. 16, D. उमां; M. इमां.

P. 27, L. 8, D. कन्दर्पे हुट्टा; M. कन्दर्पेहुटा.

P. 29, L. 19,\* D. सामर्थ्यस्यावसितत्वात्; N. S. Ed. सामर्थ्यावसितत्वात्.

P. 29, L. 22, D. ०सून्यत्वम्; M. ०शून्येयम्-

## VARGA II.

P. 31, L. 19, D. स च; M. स तु.

P. 32, L. 14,\* D. न विरुध्यते; N. S. Ed. निवध्यते !

P. 32, L. 17, D. कुंमाने; M. क्रम्भैर्माने.

P. 32, L. 20,\* D. विरोधं आनन्त्येन. Our text विरोध आनन्त्येन:
N. S. Ed. विरोधं विक्ति। आनन्त्येन.

P. 33, L. 7,\* D. वाक्यार्थत्वात्. N. S. Ed. वाक्यत्वात्.

P. 34, L. 6,\* D. निषेधे एव; Our text निषेध एव.

P. 34, L. 26, D. ह्यत्यन्तकार्यिक: ; M. अत्यन्तकार्यिक: N. S. Ed. has ह्युत्पन्नकार्यिक:, the result of confounding the letter q for य.

P. 34, L. 26, D. लोको ह्यत्यन्तकार्यिक: ; M. लोकेऽप्यत्यन्तकार्यिक:•

P. 36, L. 16,\* D. परिणंतवद्भा. This being a meaningless aberration of the scribe we have corrected it in accordance with the available text of Bhāmaha from whose work the stanza is taken. M. which contains this stanza has also परिणतं बहु as we have, N. S. Ed. has परिणतं (च यत्).

P. 36, L. 23,\* D. समर्थकभावो विद्यते; Our text: समर्थ्यसमर्थक-भावो विद्यते.

P. 37, L. 24, D. विशेषोपादानं; M. विशेषापादनं.

P. 37, L. 25, This line constituting the latter half of Kārikā 29 does not at all exist in M.

P. 38, L. 8, D. सा गौरी शिखरं; M. सा गौरीशिखरं; N. S. Ed. has सा गौरीशिखरं. ( See Notes on this line. p. 69.;

P. 38, L. 22, D. नि:श्रीकं; M. निश्रीकं.

P. 38, L. 22, D. निःप्रभं; M. निष्प्रभम्; (Our text: निष्प्रभम्).

P. 39, L. 9, D. विशेषोपादनान्वयात्; M. विशेषापादनान्वयात्.

P. 39, L. 14, D. स्थितम्; M. स्थितम्. N. S. Ed. has स्थिताम् (how?).

P. 40, L. 7, D. विशेषापादनं; M. विशेषोपादनं.

P. 41, L. 10, D. कास्मीर; M. काइमीर.

P. 41, L. 18,\* D. निषेधितत्फ॰; Our text: निषेधस्तत्फ॰; N. S. Ed. निषेध तत्फ॰.

P. 41, L. 23, D. ॰समानैर्विशेषणैः ; M. ॰समानिवशेषणैः.

P. 42, L. 5,\* D. • रूपेण या; Our text : • रूपेण छतया; N. S. Ed. रूपेण आरोपेण व्या ( प्ताः ) ( ? ).

P. 43, L. 12, D. विकाशिन; M. विकासिन.

## VARGA III.

P. 46, L. 16, D. निर्जयन्सा॰; M. तर्जयन्सा॰.

P. 46, L. 19,\* D. चक्रभणिति॰; Our text: च कमभणिति॰; N. S. Ed. has वक्रभणिति॰.

P. 48, L. 13, D. मुखे चन्द्र ; M. मुखमिन्दु ॰.

P. 48, L. 14,\* D. मुखजपै: ; Our text and N.S.Ed. मुखजपै:.

P. 49, L. 19, D. नंड्राद्धवलितः ; M. नंड्रार्धवलितः

## VARGA IV.

P. 50, L. 11, D. सूचनै:; M. सूचने.

P. 50, L. 17,\* D. मोह: स्पृति॰; M. मोहो मृति॰.

P. 50, L. 18,\* D. चपलता हर्ष ; M. चपलतामर्ष.

P. 50. L. 20,\* D. सुप्तं विबोधोऽमर्पञ्चा॰ ; M. सुप्तिर्विबोधो हर्षश्चा॰.

P. 50, L. 23,\* After त्रयिश्वंशद्मीभावाः M. has the pāda समाख्यातास्तु नामतः।

P. 50, L. 24,\* D. स्वरभेदो ; M. स्वरसादो.

P. 52, L. 15, D. स्पष्ट; M. स्पृष्ट.

P. 52, L. 15, D. रसादयम्; M. रसोदयम्.

P. 53, L. 20, D. ॰प्रकरो॰; M. ॰प्रसरो॰.

P. 54, L. 13, D. ॰ दिकारणात्; M. ॰ दकारणात्.

P. 54, L. 25, D. प्रवृत्ते ; M. प्रवृत्ते ; Our text प्रवृत्ते.

P. 54, L. 25, D. नोपास्य; M. नापास्य; Our text नापास्य.

P. 55, L. 23, D. ०स्त्वनार्यवीर्याय; M. ०स्त्वपारवीर्याय.

P. 55, L. 23, D. मकरकेतवे; M. कुसुमधन्वने.

P. 56, L. 4, D. नृत्ते: ; M. नृते Our text नृते:.

P. 56, L. 19, D. कान्तां हशं; M. कान्ताहशं.

. · P. 57, L. 9, D. प्रष्टचेन्द्र • ; M. पुष्येन्द्र • .

P. 57, L. 10, D. ० हिखदात्र ; M. ० हिखत्यस्य.

P. 58, L. 8, D. स्थितवतो ; M. स्थितिमतो.

#### VARGA V.

P. 62, L. 2, D. विद्दीने; M. निद्दीने.

P. 62, L. 6, D. किञ्चद॰; M. किञ्चद॰.

P. 62, L. 22, D. ० रुच्यते ; M. ०रिष्यते.

P. 63, L. 10, D. एहे; M. कुले.

P. 63, L. 19, D. विसंस्थुलं; M. विसंस्थुलं; Our printed text विसंस्थुलं.

P. 63, L. 20, D. वच:; M. मनः.

P. 64, L. 26, D. इट्ट:; M. हट्टा.

P. 65, L. 14, D. ०र्थानुबन्धिनी : M. ०र्थनिबन्धनी.

P. 66, L. 2, D. निन्देव; M. निन्देव.

P. 66, L. 3, D. स्तुतिश्रेष्ठा; M. स्तुतिश्रेष्ठा; N. S. ED. has स्तुतिश्रेष्ठा;
Our text स्तुति:श्रेष्ठा. Here there can be no doubt about the true reading of D. and of Udbhaṭa also; for Indurāja clearly cites the pratīka in his commentary as वस्तुतस्त स्तुति: श्रेष्ठा—इति । See our text, P. 66, L. 7.

P. 66, L. 21, D. विदर्शना ; M. निदर्शना

P. 69, L. 12, D. आदरो वरे ; M. आदरोऽपरे.



P. 69, L. 22, D. •वर्त्यलंकारा; M. •वत्यलंकारा.

P. 70, L. 16, D. ॰वास्य; M. ॰वास्व.

P. 71, L. 3, D. ०कारेण; M. ०कारीण.

#### VARGA VI.

- P. 76, L. 13,\* D. उपमानभेद॰. Our text उपमानाभेद॰; N.S.Ed. उपमानभेद॰.
- P. 76, L. 20, D. हदललोद्भवः; M. हदलनोद्भवम्; Our text हदलनोद्भवः.
- P. 79, L. 14, D. अत्यद्भताः; M. अत्यद्भतः.
- P. 79, L. 14, D. ॰ मनाकुल्येन; M. ॰ मानकुल्येन.
- P. 79, L. 17,\* D. कल्की विष्णुयशा:; N. S. Ed कल्की भविष्णुयशा:.
- P. 81, L. 3, D. प्रतिपद्यते ; M. प्रतिपद्येत.
- P. 84, L. 18, D. घटनोदेशान्; M. घटनोदेशान्.
- P. 87, L. 25,\* D. साहरयस्वाजन्येन; N. S. Ed. has साहरयस्याव्ययेन!
- P. 90, L. 24,\* D. वाच्यविवक्षायामि ; Our text वाच्याविवक्षा॰ N. S. Ed. वाच्यविवक्षा॰.
- P. 92, L. 9,\* D. वस्त्वलंकारगोचरे ; N. S. Ed. ॰कारवाच्ये!
- P. 92, L. 11,\* D. तिद्ध शब्दशक्ति; N. S. Ed. तिद्विशिष्टशक्ति!

# APPENDIX II.

-:0:---

# उद्भटालंकारसारसंग्रहस्थकारिकासंग्रहः।

# प्रथमो वर्गः।

पुनरुक्तवदाभासं छेकानुप्रास एव च। अनुप्रासिक्षधालाटानुप्रासी रूपकं चतुः॥ १॥ उपमा दीपकं चैव प्रतिवस्तूपमा तथा। इस्रेत एवालंकारा वाचां कैश्विदुदाहृताः ॥ २ ॥ पुनरुक्ताभासमभिन्नवस्तिववोद्धासिभिन्नरूपपदम् । छकानुपासस्तु द्वयोर्द्वयोः सुसदशोक्तिकृतौ ॥ ३ ॥ शषाभ्यां रेफसंयोगेष्टवर्गेण च योजिता। परुषा नाम वृत्तिः स्यात् ह्वहृद्यायेश्व संयुता ॥ ४ ॥ सरूपसंयोगयुतां मूर्धि वर्गान्त्ययोगिभिः। स्पर्शेर्युतां च मन्यन्ते उपनागरिकां बुधाः ॥ ५ ॥ रोषैर्वणेर्यथायोगं कथितां कोमलाख्यया। ग्राम्यां वृत्तिं प्रशंसन्ति कान्थेष्वादतबुद्धयः ॥ ६ ॥ सरूपव्यञ्जनन्यासं तिस्चेतासुवृत्तिषु । पृथक्पृथगनुप्रासमुर्तान्त कवयः सदा ॥ ७ ॥ स्वरूपार्थाविशेषेऽपि पुनरुक्तिः फलान्तरात् । शब्दानां वा पदानां वा लाटानुपास इध्यते ॥ ८॥ सपदद्वितयस्थित्या द्वयोरेकस्य पूर्ववत् । तदन्यस्य स्वतन्त्रत्वादद्वयोर्वैकपदाश्रयात् ॥ ९ ॥ स्वतन्त्रपदरूपेण दृयोर्वापि प्रयोगतः। भिद्यतेनेकधा भेदैः पादाभ्यासक्रमेण च ॥ १० ॥ श्रत्या संबन्धविरहाद्यत्पदेन पदान्तरम् । गुणशत्तिप्रधानेन युज्यते रूपकं तु तत् ॥ ११ ॥ बन्धस्तस्य यतः श्रुत्या श्रुत्यर्थाभ्यां च तेन तत् । समस्तवस्तुविषयमेकदेशविवर्ति च ॥ १२ ॥ समस्तवस्तुविषयं मालारूपकमुच्यते । यद्वैकदेशवृत्ति स्यात्पररूपेण रूपणात् ॥ १३ ॥

आदिमध्यान्तविषयाः प्राधान्येतरयोगिनः। अन्तर्गतोपमा धर्मा यत्र तद्दीपकं विदुः ।। १४ ॥ यचेतोहारि साधम्यमपमानोपमेययोः। मिथो विभिन्नकालादिशब्दयोरुपमा तु तत् ॥ १५॥ यथेवशब्दयोगेन सा श्रुत्यान्वयमहिति । सदशादिपदाश्छेषादन्यथेत्युदिता द्विधा ॥ १६ ॥ संक्षेपाभिहिताप्येषा साम्यवाचकविच्युतेः। साम्योपमेयतदाचिवियोगाच निबध्यते ॥ १७॥ उपमानोपमेयोक्तौ साम्यतद्वाचिविच्यवात्। कचित्समासे तदाचिविरहेण कचिच सा ॥ १८ ॥ तथोपमानादाचारे क्यच्प्रत्ययवलोक्तितः। कचित्सा कर्तराचारे क्यङा सा च किया कचित् ॥ १९ ॥ उपमाने कर्मणि वा कर्तरि वा यो णमुल्कषादिगतः। तद्वाच्या सा वतिना च कर्मसामान्यवचनेन ॥ २० ॥ षष्ठीसप्तम्यन्ताच यो वतिनीमतस्तदभिधेया। कल्पप्रमृतिभिरन्येश्व तिद्वतैः सा निबध्यते कविभिः॥ २१॥ उपमानसंनिधाने च साम्यवाच्युच्यते बुधैर्यत्र । उपमेयस्य च कविभिः सा प्रतिवस्तुपमा गदिता ॥ २२ ॥ प्राकरणिकेतरत्वस्थित्यैकश्चोपमेयतां लभते। उपमानत्वं चापर इत्युपमावाचिश्र्रयत्वम् ॥ २३ ॥

# द्वितीयो वर्गः।

आक्षेपोर्थान्तरन्यासो व्यतिरेको विभावना ।
समासातिशयोक्ती चेत्यलंकारान्परे विदुः ॥ २४ ॥
प्रतिषेध इवेष्टस्य यो विशेषाभिधित्सया ।
आक्षेप इति तं सन्तः शंसन्ति कवयः सदा ॥ २५ ॥
वक्ष्यमाणोक्तविषयः स च द्विविध इष्यते ।
निषेधेनेव तद्वन्यो विधेयस्य च कीर्तितः ॥ २६ ॥
समर्थकस्य पूर्वे यद्वचोन्यस्य च पृष्ठतः ।
विपर्थयेण वा यत्स्याद्धिशब्दोक्तयान्यथापि वा ॥ २७ ॥
श्रेयः सोर्थान्तरन्यासः प्रकृतार्थसमर्थनात् ।
अप्रस्तुतप्रशंसाया दृष्टान्ताच पृथक्स्थितः ॥ २८ ॥
विशेषापादनं यत्स्यादुपमानोपमेययोः ।
निमित्तादृष्टिइष्टिम्यां व्यतिरेको द्विधा तु सः ॥ २९ ॥

यो वैधम्येण दृष्टान्तो यथेवादिसमन्वतः। व्यतिरेकोत्र सोपीष्टो विशेषापादनान्वयात्॥ ३०॥ शिष्ठष्टोक्तियोग्यशब्दस्य पृथक्पृथगुत्रहृतौ। विशेषापादनं यत्स्याद्यतिरेकः स च स्मृतः॥ ३९॥ विशेषापादनं यत्स्याद्यतिरेकः स च स्मृतः॥ ३९॥ विशेषायाः प्रतिषेथे या तत्फलस्य विभावना। ज्ञया विभावनेवासौ समाधौ सुलमे सित्॥ ३२॥ प्रकृतार्थनं वाक्येन तत्समानैर्विशेषणेः। अप्रस्तुतार्थकथनं समासोक्तिरुदाहृता॥ ३३॥ विभावनेवार्योक्ति तामलंकारतया बुधाः॥ ३४॥ मन्यन्तेतिशयोक्ति तामलंकारतया बुधाः॥ ३४॥ मेदेनन्यत्वमन्यत्र नानात्वं यत्र बध्यते। तथा संभाव्यमानार्थनिवन्यतिशयोक्तिगीः॥ ३५॥ कार्यकारणयोर्यत्र पौर्वापर्यविपर्ययात्। आग्रुभावं समालम्ब्य बध्यते सोऽपि पूर्ववत् ॥ ३६॥ आग्रुभावं समालम्ब्य बध्यते सोऽपि पूर्ववत् ॥ ३६॥ आग्रुभावं समालम्ब्य बध्यते सोऽपि पूर्ववृत्त् ॥ ३६॥

# वृतीयो वर्गः।

यथासंख्यमथोत्रेक्षां स्वभावोक्तिं तथैव च ।
अपरे त्रीनलंकारान् गिरामाहुरलंकृतौ ॥ ३० ॥
भूयसामुपदिष्टानामथानामसधर्मणाम् ।
कमशो योजुनिर्देशो यथासंख्यं तदुच्यते ॥ ३८ ॥
साम्यरूपाविवक्षायां वाच्येवाद्यात्मिभः पदेः ।
अतदुणिकयायोगाहुत्येक्षातिशयान्विता ॥ ३९ ॥
लोकातिकान्तविषया भावाभावाभिमानतः ।
संभावनेयमुत्येक्षा वाच्येवादिभिरुच्यते ॥ ४० ॥
कियायां संप्रवृत्तस्य हेवाकानां निवन्यनम् ।
कस्यविन्मुगडिम्भादेः स्वभावोक्तिरुदाहृता ॥ ४९ ॥

# चतुर्थों वर्गः

प्रेयो रसवद्र्जस्व पर्यायोक्तं समाहितम् । द्विधोदात्तं तथा स्टिष्टमलंकारान्परे विदुः ॥ ४२ ॥ रत्यादिकानां भावानामनुभावादिसूचनैः । यत्काव्यं बच्यते सद्भिस्तस्येयस्यद्वदाहृतम् ॥ ४३ ॥

रसवहर्शितस्पष्टशृङ्गारादिरसादयम् । स्वशब्दस्थायिसंचारिविभावाभिनयास्पदम् ॥ ४४ ॥ शृङ्कारहास्यकरुणरौद्रवीरभयानकाः। बीमत्साद्भतशान्ताश्च नव नाट्ये रसाः स्मृताः ॥ ४५ ॥ अनोचित्यप्रवृत्तानां कामकोघादिकारणात् । भावानां च रसानां च बन्ध ऊर्जस्वि कथ्यते ॥ ४६ ॥ पर्यायोक्तं यदन्येन प्रकारेणाभिधीयते । वाच्यवाचकवृत्तिभ्यां श्रन्येनावगमात्मना ॥ ४७ ॥ रसभावतदाभासवृत्तेः प्रशमबन्धनम् । अन्यानुभावनिःशून्यरूपं यत्तत्समाहितस् ॥ ४८॥ उदात्तमृद्धिमद्वस्तु चरितं च महात्मनाम् । उपलक्षणतां प्राप्तं नेतिशृत्तत्वमागतम् ॥ ४९ ॥ , एकप्रयत्नोचार्याणां तच्छायां चैव विभ्रताम् । स्वरितादिगुणैभिन्नैर्बन्धः श्लिष्टिमहोच्यते ॥ ५० ॥ अर्लंकारान्तरगतां प्रतिभां जनयत्पदैः। द्विविधेरर्थशब्दोक्तिविशिष्टं तस्प्रतीयताम् ॥ ५१ ॥

# पञ्चमो वर्गः।

अपहृतिं विशेषोक्तिं विरोधं तुल्ययोगिताम्। अप्रस्तुतप्रशंसां च व्याजस्तुतिविदर्शने ॥ ५२ ॥ उपमेयोपमां चैव सहोक्तिं संकरं तथा। परिवृत्तिं च जगदुरलंकारान्परे गिराम् ॥ ५३ ॥ अपह्नतिरभीष्टा च किंचिदन्तगैतोपमा । भूतार्थीपह्नवेनास्या निबन्धः क्रियते ब्रुधेः ॥ ५४ ॥ यत्सामप्रचेपि शक्तीनां फलानुत्पत्तिबन्धनम् । विशेषस्याभिधित्सातस्ति द्विशेषोक्तिरुच्यते ॥ ५५ ॥ दर्शितेन निमित्तेन निमित्तादर्शनेन च। तस्या बन्धो द्विधा लक्ष्ये दस्यते छलितात्मकः ॥ ५६ ॥ ग्रणस्य वा क्रियाया वा विरुद्धान्यकियावचः। यद्विशेषाभिधानाय विरोधं तं प्रचक्षते ॥ ५७ ॥ उपमानोपमेयोक्तिशून्यैरप्रस्तुतैर्वनः । साम्याभिधायिप्रस्तावभागिभवी तुल्ययोगिता ॥ ५८॥ अधिकारादपेतस्य वस्तुनोन्यस्य या स्तुतिः। अप्रस्ततप्रशंसेयं प्रस्तुतार्थानुबन्धिनी ॥ ५९ ॥

शब्दशक्तिस्वभावेन यत्र निन्देव गम्यते। वस्तुतस्तु स्तुतिः श्रेष्ठा व्याजस्तुतिरसौ मता ॥ ६० ॥ अभवन्वस्तुसंबन्धो भवन्वा यत्र कल्पयेत् । उपमानोपमेयत्वं कथ्यते सा विदर्शना ॥ ६१॥ अनेकालंकियोहेखे समं तद्वस्यसंभवे। एकस्य च प्रहे न्यायदोषाभावे च संकरः ॥ ६२ ॥ शब्दार्थवरर्थलंकारा वाक्य एकत्र भासिनः। संकरो वैकवाक्यांशप्रवेशादाभिधीयते ॥ ६३ ॥ परस्परोपकारेण यत्रालंकृतयः स्थिताः। स्वातन्त्र्येणात्मलाभं नो लभन्ते सोपि संकरः ॥ ६४ । अन्योन्यमेव यत्र स्यादुपमानोपमेयता । उपमेयोपमामाहुस्तां पक्षान्तरहानिगाम् ॥ ६५ ॥ तुल्यकाले किये यत्र वस्तुद्रयसमाश्रिते । पदेनैकेन कथ्येते सा सहोक्तिमीता सताम् ॥ ६६ ॥ समन्यूनविशिष्टेस्तु कस्यचित्परिवर्तनम् । अर्थानर्थस्वभावं यत्परिवृत्तिरभाणि सा ॥ ६७ ॥

# षष्टो वर्गः।

अनन्वयं ससंदेहं संसृष्टिं भाविकं तथा। कान्यदृष्टान्तहेतू चेत्यलंकारान्परे विदुः ॥ ६८ ॥ उपमानेन तत्त्वं च भेदं च वदतः पुनः । ससंदेहं वचः स्तुत्ये ससंदेहं विदुर्बेघाः ॥ ६९ ॥ अलंकारान्तरच्छायां यत्कृत्वा धीषु बन्धनम् । असंदेहेऽपि संदेहरूपं संदेहनाम तत् ॥ ७० ॥ यत्र तेनैव तस्य स्यादुपमानोपमेयता । असाद्यविवक्षातस्तिमत्याहुरनन्वयम् ॥ ७१ ॥ अलंकृतीनां बह्वीनां द्वयोवीपि समाश्रयः। एकत्र निरपेक्षाणां मिथः संसृष्टिहच्यते ॥ ७२ ॥ प्रत्यक्षा इव यत्रार्थी दृश्यन्ते भूतभाविनः। **अ**त्यद्भुताः स्यात्तद्वाचामनाकुत्येन भाविकम् ॥ ७३ ॥ श्रुतमेकं यदन्यत्र स्मृतेरनुभवस्य वा । हेतुतां प्रतिपद्येत कान्यलिङ्गं तहुच्यते ॥ ७४ ॥ इष्टस्यार्थस्य विस्पष्टप्रतिबिम्बनिद्शैनम् । यथेवादिपदेः ग्रून्यं बुधेईष्टान्त उच्यते ॥ ७५ ॥

# APPENDIX III.

# **ज्द्रटालंकारसारसंग्रहे लक्षितानामलंकाराणाग्रुदाहरणसंग्रहः।**

A list of all examples given by Udbhata in the order in which they occur in the text.

# प्रथमो वर्गः।

# पुनरुक्तवदाभासम्। १

तदाप्रभृति निःसङ्गो नागकुज्जरकृत्तिभृत् । शितिकण्ठः कालगलस्ततीशोकानलव्यथः ॥ १ ॥

#### छकानुप्रासः। १

स देवो दिवसान्निन्ये तस्मिञ्ज्ञेलेन्द्रकन्दरे । गरिष्ठगोष्ठीप्रथमैः प्रमुथेः पर्युपासितः ॥ २ ॥

# अउपासः। ३

तत्र तोयाशयाशेषव्याकोशितकुशेशया । चकाशे शालिकिंशारकपिशाशासुखा शरत् ॥ ३ ॥

(पर्षानुप्रासः।)

सान्द्रारिवन्दवृन्दोत्थमकरन्दाम्बुबिन्दुभिः । स्यन्दिभिः सुन्दरस्यन्दं नन्दितेन्दिन्दरा क्वचित् ॥ ४ ॥

( उपनागरिकानुप्रास: ।)

केळिलोळालिमालानां कलैः कोलाहलैः कचित् । कुर्वेती काननारूढश्रीनृपुररवश्रमम् ॥ ५ ॥

( ग्राम्यानुत्रासः । )

## लाटानुपासः।

काशाः काशा इवोद्धांसि सरांसीव सरांसि च । चेतांस्याचिक्षिपुर्यूनां निम्नगा इव निम्नगाः ॥ ६ ॥

(स्वतन्त्रपदात्मक एकैकपदाश्रयः।)

श्रियो महति भर्तृभ्यः आगस्यपि न चुक्कुधुः । भर्तारोपि सति स्त्रीभ्य आगस्यपि न चुक्कुधुः ॥ ७ ॥

(स्वतन्त्रपदाश्रयः पादाभ्यासे पदसमुदायात्मकः।)

क्रचिदुत्पुह्नकमला कमलभ्रान्तषद्पदा । षद्मपदकाणमुखरा मुखरस्फारसारसा ॥ ८॥

(पदद्वितयपरतन्त्रशब्दद्वयाश्रयः।)

जितान्यपुष्पिकञ्जल्किञ्जल्कश्लेणिशोभितम् । लेभवतंसतां नारीमुखेनदुष्वसितोत्पलम् ॥ ९ ॥ ( एकपदाश्रयः परतन्त्रशब्दद्वितयवर्ती । )

पिद्मिनीं पिद्मिनीगाढस्पृहयागत्य मानसात् । अन्तर्दन्तुरयामासुहेंसा हंसकुळाळयात् ॥ १० ॥

(स्वतन्त्रपरतन्त्रपदाश्रयः।)

#### रूपकम्।

ज्योत्स्नाम्बुनेन्दुकुम्भेन ताराक्रुसुमशारितम् । कमशो रात्रिकन्याभिन्योमोद्यानमसिच्यत ॥ ११ ॥

(समस्तवस्तुविषयं रूपकम्।)

उत्पतद्भिः पतद्भिश्च पिच्छालीवालशालिभिः । राजहंसेरवीज्यन्त शरदेव सरोनृपाः ॥ १२ ॥

( एकदेशविवर्ति रूपकम्

वनान्तदेवतावेण्यः पान्थश्रीकालसृङ्खलाः । मारप्रवीरासिलता भृक्षमालाश्रकाशिरे ॥ १३ ॥

(समस्तवस्तुविषयं मालारूपकम्।)

आसारधाराविशिखैर्नभोभागप्रभासिभिः । प्रासाध्यते स्म धवलैराशाराज्यं बलाहकैः ॥ १४ ॥

( एकदेशवृत्ति मालारूपकम् ।)

#### दीपकस्।

संजहार शरत्कालः कदम्बकुसुमिश्रयः । प्रेयोवियोगिनीनां च निःशेषसुखसंपदः ॥ १५॥

(आदिदीपकम्।)

विदेशवसतिर्यातपतिकाजनदर्शनम् । दुःखाय केवलमभूच्छरचासौ प्रवासिनाम् ॥ १६ ॥

(मध्यदीपकम्।)

तदानीं स्फीतलावण्यचन्द्रिकाभरनिर्भरः । कान्ताननेन्दुरिन्दुश्च कस्य नानन्दकोभवत् ॥ १७॥

(अन्तदीपकम् ।)

#### उपमा ।

क्षणं कामज्वरोत्थित्यै भूयः संतापगृद्धये । वियोगिनामभूचान्द्री चन्द्रिका चन्दर्नं यथा ॥ १८ ॥ (यथाशब्दयोगे श्रौती संपूर्णा वाक्यावसेया )

# Kāvyālankāra-sāra-sangraha.

नेत्रेरिवोत्पलेः पद्मेर्भुखेरिव सरःश्रियः । तरुण्य इव भान्ति स्म चक्रवाकेः स्तनैरिव ॥ १९ ॥ ( इवशब्दयोगे श्रोती संपूर्णा वाक्यावसेया। )

प्रबोधाद्धवरुं रात्रौ किङ्जल्कालीनषद्भपदम् । पूर्णेन्दुविम्वप्रतिममासीत्कुमुदकाननम् ॥ २०॥ ( आर्थी संपूर्णो छप्ता च समासावसेया । )

प्रवोधाद्धवलं रात्रौ किञ्जल्कालीनषद्पदम् । अखण्डेनेन्दुना तुल्यमासीत्कुमुद्दाननम् ॥ २१ ॥ ( आर्थी संपूर्णा वाक्यावसेया । )

अपि सा सुमुखी तिष्टेह्ष्टेः पथि कथंचन । अप्रार्थितोपसंपन्ना पतितानभ्रवृष्टिवत् ॥ २२ ॥ ( आर्थी संप्रणी तिद्धतावसेया । )

किं स्युरत्कलिका मद्वत्तस्या अपि निर्गलाः। अकाण्डोड्डामरानङ्गहतकेन समर्पिताः॥ २३॥

(श्रौती संपूर्णा तिखतावसेया।)

इति काले कलोल्लापिकादम्बकुलसंकुले। त्रिदशाधीशशार्दूलः पश्चातापेन घूर्जंटिः ॥ २४ ॥ तां शशिच्छायवदनां नीलोत्पलदलेक्षणाम् । सरोजकर्णिकागौरीं गौरीं प्रति मनो दधी ॥ २५ ॥ ( वाचकलोपे एकलोपा, द्वितयलोपा, त्रितयलोपा च समासावसेया संक्षेपोपमा । )

स दुःस्थीयन् कृतार्थोपि निःशेषेश्वर्यसंपदा । निकामकमनीयेपि नरकीयति कानने ॥ २६ ॥ ( कर्मोपमानिका अधिकरणोपमानिका च क्यच्प्रत्ययाव-सेया संक्षिप्ता सुब्धातूपमा । )

शानवज्जगत्तस्य पश्यतस्तां प्रियां विना । अद्योतायितुमारच्यं तत्त्वज्ञानमहामहः ॥ २७॥ (कर्नुपमानिका क्यडवसेया, किववसेया च संक्षिप्ता सुन्धातपमा ।)

स्थेतरमनोदाहमदहत्प्रज्वलन्मनः । उमां प्रति तपःशक्तचाकृष्टबुद्धेः स्मरानलः ॥ २८ ॥ (कर्मोपमानिका कृदवसेया संक्षेपोपमा ।) स दग्धविग्रहेणापि वीर्थमात्रस्थितात्मना ।

स्पृष्टः कामेन सामान्यप्राणिचिन्तमचिन्तयत् ॥ २९ ॥

(कर्त्रुपमानिका कृदवसेया संक्षेपोपमा।)

चण्डालकले कन्दर्पे हुट्दा मिय तिरोहिते । संजातातुलनैराश्या किं सा शोकान्मता भवेत् ।। ३०॥ (तिद्वतावसेया संक्षेपोपमा ।)

#### प्रतिषस्तुपमा ।

विरलास्तादशो लोके शीलसौन्दर्यसंपदः । निशाः कियत्यो वर्षेपि यास्विन्दुः पूर्णमण्डलः ॥ ३१ ॥

#### द्वितीयो वर्गः।

#### आक्षेपः।

अहो स्मरस्य माहारम्यं यद्भुद्रेपि दशेदशी । इयदास्तां समुद्राम्भः कुम्भैमातुं तु के वयम् ॥ ३२ ॥ (वक्ष्यमाणविषयः ।)

इति चिन्तथतस्तस्य चित्रं चिन्ताविधिनं यत्। क वा कामविकल्पानामन्तः कालस्य चेक्षितः ॥ ३३॥ (उक्तविषयः।)

#### अर्थान्तरन्यासः।

तनास्ति यन कुरते लोको सत्यन्तकार्थिकः । एष शर्वोपि भगवान् बद्दभूय स्म वर्तते ॥ ३४॥

( हिशब्दोक्तो समर्थकपूर्वोपन्यासः । )

प्रच्छना शस्यते वृत्तिः स्त्रीणां भावपरीक्षणे । प्रतस्थे धूर्जटिरतस्तनुं स्वीकृत्य वाटवीम् ॥ ३५ ॥

(हिशब्दाभावे समर्थकपूर्वीपन्यासः।)

हरोथ ध्यानमातस्थी संस्थाप्यात्मानमात्मना । विसंवदेद्धि प्रत्यक्षं निर्ध्यातं ध्यानतो न तु ॥ ३६ ॥ (हिशब्दोक्तो समर्थ्यपूर्वोपन्यासः ।)

अपश्यश्वातिकष्टानि तप्यमानां तपांस्युमाम् । असंभाव्यपतीच्छानां कन्यानां का परा गतिः ॥ ३७॥ (हिशब्दाभावे समर्थ्यपूर्वोपन्यासः ।)

#### व्यतिरेकः।

सं गौरीशिखरं गत्ना ददशींमां तपःकृशाम् । राहुपीतप्रभस्थेन्दोर्जयन्ती दूरतस्तनुम् ॥ ३८ ॥ (अनुपात्तनिमित्तो गम्योपमानोपमेयभावः अश्विष्टः ।)

#### Kāvyālankāra-sāra-sangraha.

पद्मं च निशि निःश्रीकं दिवा चन्द्रं च निष्प्रभम् । स्फुरच्छायेन सततं मुखेनाघः प्रकुर्वतीम् ॥ ३९ ॥

( उपात्तनिमित्तो गम्योपमानोपमेयभावः अश्चिष्टः । )

शीर्णपर्णाम्खुवाताशकष्टेपि तपिस स्थितम् । ससुद्रहन्तीं नापूर्वे गर्वमन्यतपस्विवत् ॥ ४० ॥

(अनुपात्तनिमित्तो वाच्योपमानोपमेयभावः अश्विष्टः ।)

या शौरीरी श्रीस्तपसा मासेनेकेन विश्वता । तपसा तां सुदीर्चेण दूराद्विदधतीमधः ॥ ४९ ॥

( उपात्तनिमित्तो गम्योपमानोपमेयसावः श्विष्टः ।)

#### विभावना ।

अङ्गलेखामकाश्मीरसमालम्भनपिञ्जराम् । अनलक्तकताम्राभामोष्टमुदौ च विभ्रतीम् ॥ ४२ ॥

#### समासोकिः।

दन्तप्रभासुमनसं पाणिपत्नवशोभिनीम् । तन्वीं वनगतां लीनजटाषद्चरणाविलम् ॥ ४३ ॥

#### अतिशयोक्तिः।

तपस्तेजःस्फुरितया निजलावण्यसंपदा । कुशामप्यकुशामेव दृश्यमानामसशयम् ॥ ४४ ॥

(भेदेनन्यत्वम् ।)

अचिन्तयच भगवानहो नु रमणीयता। तपसार्याः कृतान्यत्वं कीमाराचेन लक्ष्यते ॥ ४५ ॥

(अभेदे नानात्वम् ।)

पतेषादि शशिद्योतच्छ्या पद्मे विकाशिनि। मुक्ताफलाक्षमालायाः करेस्याः स्यात्तदोपमा ॥ ४६॥

(संभान्यमानार्थनिबन्धरूपः तृतीयभेदः।) मन्ये च निपतन्त्यस्याः कटाक्षा दिक्षु पृष्ठतः। प्रायेणाग्रे तु गच्छन्ति स्मरवाणपरंपराः॥ ४७॥

( कार्यकारणपौर्वापर्यविपर्ययक्षः चतुर्थभेदः ।)

#### वृतीयो वर्गः।

#### पथासंख्यम्।

मृणाळहंसपद्मानि बाहुचङ्कमणाननैः । निर्जयन्त्यानया व्यक्तं निलेन्यः सक्तला जिताः ॥ ४८ ॥

#### उत्प्रेक्षा ।

अस्याः सदार्कविम्बस्थदिष्टिपीतातपैर्जिपैः । स्यामिकाङ्केन पतितं मुखे चन्द्रभ्रमादिव ॥ ४९ ॥

( भावविषये गुणाच्यासे । )

कपोलफलकावस्याः कष्टं भूत्वा तथाविधौ । अपस्यन्ताविवान्योन्यमीदक्षां क्षामतां गतौ ॥ ५० ॥

(अभावविषये कियाच्यासे ।)

#### स्वभाषोक्तिः।

क्षणं नंद्वार्धवितः सङ्गेणात्रे क्षणं नुदन् । लोलीकरोति प्रणयादिमामेष मृगार्भकः ॥ ५१ ॥

### चतुर्थो वर्गः।

#### प्रेयस्यत्।

इयं च सुतवाहभ्यानिर्विशेषा स्पृहावती । उहापयितुमारच्या कृत्वेमं कोड आत्मनः ॥ ५२ ॥

#### रसवत्।

इति भावयतस्तस्य समस्तान्पार्वतीगुणान् । संभ्रतानलसंकल्पः कन्द्पेः प्रवलो भवत् ॥ ५३ ॥ स्विद्यतापि स गात्रेण बभार पुलकोत्करम् । कद्म्बकलिकाकोशकेसरप्रकरोपमम् ॥ ५४ ॥ क्षणमोत्सुक्यगर्भिण्या चिन्तानिश्वलया क्षणम् । क्षणं प्रमोदालस्या दशास्यास्यमम्षत् ॥ ५५ ॥

#### ऊर्जस्वि।

तथा कामोस्य वर्धे यथा हिमगिरेः सुताम्। संप्रहितुं प्रवर्ते हठेनापास्य सत्पथम्॥ ५६॥

#### पर्यायोक्तम् ।

येन रुम्बालकः सास्नः करघातारणस्तनः । अकारि भम्नवलयो गजासुरवधूजनः ॥ ५० ॥ सोपि येन कृतः शुरुदेहेनाध्येवमाकुलः । नमोस्तवार्यवीर्याय तस्मै मकरकेतवे ॥ ५८ ॥

#### समाहितम्।

अथ कान्तां दशं दङ्गा विश्वसाच असं श्रुवोः। प्रसन्धं मुखरागं च रोमाश्रस्वेदसंकुरुम् ॥ ५९ ॥

## Kavyālankāra-sara-sangraha.

स्मरज्वरप्रदीप्तानि सर्वोङ्गानि समाद्धत् । उपासपिद्गिरिस्तां गिरिशः स्वस्तिपूर्वेकम् ॥ ६० ॥

#### उदात्मा ।

उवाच च यतः कोडे वेणुकुझरजन्मभिः।
मुक्ताफलैरछंकारः शवराणामपीच्छया।। ६१।।
पुष्टयेन्द्रनीठवेंडूर्यपद्मरागमयैविंयत्।
शिरोभिरुक्षिखयत्र शिखरं गन्धमादनम्॥ ६२।।
अत्तरोपत्यका यस्य प्रधानस्वर्णभूमयः।
महान्मरकतोवींधः पादोपान्तं च संश्रितः।। ६३।।
वसूव यस्य पातालपातिन्यां संक्षये क्षितो।
पतनं न तया सार्थमायामस्तु प्रकट्यभूत्।। ६४।।

( वस्तुसंपद्रूपम् । )

तस्यादिकोडपीनांसनिघषेंपि पुनः पुनः । निष्कम्पस्य स्थितवतो हिमादेभवती सुता ॥ ६५ ॥

( महदुपलक्षणम् । )

#### श्लिष्टम् ।

स्वयं च पह्नवाताम्रभास्वत्करिवराजिनी । प्रभातसंध्येनास्वापफलकुक्षेद्वितप्रदा ॥ ६६ ॥ इन्दुकान्तमुखी स्निग्धमहानीलिशिरोक्हा । मुक्ताश्रीस्त्रिजगद्दलं पद्मरागाङ्किपह्नवा ॥ ६७ ॥ अपारिजातवातीपि नन्दनश्रीभुवि स्थिता । अबिन्दुसुन्दरी नित्यं गलहावण्यबिन्द्रका ॥ ६८ ॥

#### पञ्चमो वर्गः।

#### अपहातिः।

एतद्धि न तपः सत्यमिदं हालाहलं विषम् । विशेषतः शशिकलाकोमलानां भवादशाम् ॥ ६९ ॥

#### विशेषोक्तिः।

महर्द्धिन गृहे जन्म रूपं स्मरमुहृद्वयः । तथापि न सुखप्राप्तिः कस्य चित्रीयते न थीः ॥ ७० ॥

(अनुपात्तनिमित्ता।)

इत्थं विसंष्ठुलं दृष्ट्वा तावकीनं विचेष्टितम् । नोदेति क्षिमपि प्रब्दुं सत्वरस्यापि मे वचः ॥ ७९ ॥

(उपासनिमित्ता।)

#### विरोधः।

यद्वा मां किं करोम्येष वाचालयति विस्मयः। भवत्याः कायमाकारः केदं तपसि पाटणम् ॥ ७२ ॥

#### तुल्ययोगिता।

त्वदङ्गमार्दवं द्रष्टुः कस्य चित्तं न भासते । मालतीशशभूक्षेखाकदलीनां कठोरता ॥ ७३ ॥

(अप्रस्तुतोपनिबद्धा ।)

योगपट्टो जटाजालं तारबी त्वङ् मृगाजिनम् । जिनतानि तवाङ्गस्य यद्यम्नि तदुच्यताम् ॥ ७४ ॥

( प्रस्तुतोपनिबद्धा । )

#### अपस्तुतप्रशंसा ।

यान्ति स्वदेहेषु जरामसंप्राप्तोपभोक्तृकाः । फलपुष्पर्द्धिभाजोपि दुर्गदेशवनश्रियः ॥ ७५ ॥

#### **व्याजस्तुतिः** 🕟

िधिगनन्योपमामेतां तावकीं रूपसंपदम् । त्रैलोक्येप्यनुरूपो यद्वरस्तव न लभ्यते ॥ ७६ ॥

#### विदर्शना ।

विनोचितेन पत्या च रूपवत्यपि कामिनी । विधुवन्ध्यविभावर्थाः प्रबिभर्ति विशोभताम् ॥ ७७॥

#### संकर:।

यद्यप्यत्यन्तमुचितो वरेन्दुस्तेन रुभ्यते । तथापि वस्मि कुत्रापि क्रियतामादरो वरे ॥ ७८ ॥

(संदेहसंकरः।)

इत्यंस्थितिर्वरार्था चेन्मा कृथा व्यर्थमर्थिताम् । रूपेण ते युवा सर्वः पादबद्धो हि किंकरः ॥ ७९ ॥

(शब्दार्थवर्त्यलंकारसंकरः।)

मैदमेवास्त्व सच्छायवणिका नारकर्णिका । अम्मोजिनीव वित्रस्था दष्टिमात्रसुखप्रदा ॥ ८० ॥

( एकशब्दाभिधानसंकर: । )

हरेणेव स्मरव्याधस्त्वयानङ्गीकृतोपि सन् । त्वद्वपुः क्षणमप्येष धार्ष्योदिव न मुञ्जति ॥ ८१ ॥

(अनुमाद्यानुमाहकसंकरः।)

#### उपमेयोपमा ।

शिरांसि पङ्कजानीव वेगोत्पातयतो द्विषाम् । आजौ करोपमं चक्रं थस्य चक्रोपमः करः ॥ ५२ ॥

#### सहोक्तिः।

द्युजनो मृत्युना सार्थे यस्याजौ तारकामये । चके चकाभिधानेन प्रेन्धेणाप्तमनोरथः ॥ ८३ ॥

#### परिवृत्तिः।

उरो दत्वामरारीणां येन युद्धेष्वगृह्यत । हिरण्याक्षवधारोषु यशः साकं जयश्रिया ॥ ४४ ॥

(समपरिश्वात्तः।)

नेत्रोरगबळश्राम्यन्मन्दराद्विशिरश्च्युतैः । रत्नेरापूर्ये दुग्धाब्धि यः समाधत्त कौस्तुभम् ॥ ८५ ॥ (न्युनपरिद्वात्तिः ।)

यो बलें व्याप्तभूसाभि मखेन द्यां जिगीषति । अभयं स्वर्गसद्मभ्यो दत्वा जग्राह खर्वताम् ॥ ८६ ॥

(विशिष्टपरिवृत्तिः।)

#### षष्ट्रो वर्गः।

#### ससंदेह: ।

हस्ते किमस्य निःशेषदेत्यहृद्छनोद्भवः । यशःसंचय एष स्यात्पिण्डीभावोस्य किं कृतः ॥ ८७ ॥ नाभिपद्मसृदृहायातः किं हंसो नैष चञ्चछः । इति यस्याभितःशङ्गमशङ्किष्टार्जवोजनः ॥ ८८ ॥

ससंदेहस्य भेदान्तरम् ।

नीलाब्दः किमयं मेरी धूमोथ प्रलयानले । इति यः शङ्कायते स्थामः पक्षीन्द्रेकेत्विषि स्थितः ॥ ८९ ॥

#### अनन्वयः।

यस्य वाणी स्ववाणीव स्विभयेव कियामला । रूपं स्वभिव रूपं च लोकलोचनलोभनम् ॥ ९० ॥

#### संदाष्टः।

त्वत्कृते सोपि वैकुण्ठः शशीवोषसि चन्द्रिकाम् । अम्यधारां सुधावृष्टिं मन्ये त्यजति तां श्रियम् ॥ ९१ ॥ तदुत्तिष्ठातिधन्येन केनापि कमलेक्ष्णे । वरेण सह तारुण्यं निर्विशन्ती गृहे वस ॥ ९२ ॥

#### भाविकम्।

करोषि पीडां प्रीतिं च निरज्जनविलोचना । सूर्त्यानया समुद्रीक्ष्यनानाभरणशोभया ॥ ९३ ॥

### काव्यहेतुः(-लिङ्गम् )।

छायेथं तव शेषाङ्गकान्तेः किंचिद्नुज्ज्वला । विभूषाघटनादेशान्दर्शयन्ती दुनोति माम् ॥ ९४ ॥

#### काव्यदृष्टान्तः।

किं चात्र बहुनोक्तेन व्रज भर्तारमाप्तुहि । उदन्वन्तमनासाय महानद्यः किमासते ॥ ९५ ॥ Quotations occurring in the Laghuvritti alphabetically arranged and traced to their sources.

|    | Quotations.                                                                         | Pages of the text where they occur. |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 1  | अयं मन्दद्युतिर्भास्वान् । — भामहः, काव्यालंकार, ३.३३                               | P. 67, L. 10                        |
| 2  | अयः शूलदण्डाजिनाभ्यां ठक्ठमो ।—पाणिनि ; ५.२.७६                                      | P. 27, L. 17                        |
| 3  | अवाद्यः कुष्टाद्यर्थे तृतीयया ।—कात्यायनवार्तिक on पा. २.२.१८.                      | D = T 00                            |
| 4  | आक्षिप्तएवालंकारः शब्दशक्तथाetc. ।—ध्वनिकारिका,<br>ध्वन्यालोक ; उद्योत २, कारिका २५ | . P. 89, L. 13                      |
| 5  | आशङ्कायामचेतनेषूपसंख्यानम् ।—कात्यायनवार्तिक on<br>धातोःकर्मणः॰ । पा. ३.१.७.        | P. 28, L. 6                         |
| 6  | इवेऽप्रतिकृतौ ।—पा. ५.३.९६.                                                         | . P. 27, L. 5                       |
| 7  | इवादेरप्रतीतापि···etc.।                                                             | . P. 29, L. 25                      |
| 8  | उपमानगतेस्तुल्यानु ॰ etc. ।                                                         | P. 12, L. 18                        |
| 9  | उपमानाद्वासिद्धम् । —काल्यायनवार्तिक on घातोः कर्मणः ।                              |                                     |
|    | पा. ३.१.७.                                                                          |                                     |
| 10 | उपमानानि सामान्यवचनैः ।—पा. २.१.५५                                                  |                                     |
| 11 | उपितं व्याघादिभिः । - पा २.१.५६.                                                    | -                                   |
| 12 | उपमाने यः संशयः स उपमेयाद्यावर्तते ।                                                |                                     |
| 13 | उपसर्जनोपमेयं कृत्वाetc. ।—स्ट्रट ; काव्यालंकार, ८.४०                               | . P. 11, L. 20                      |
| 14 | उमसर्वतसोः कार्याetc. । —कात्यायनवार्तिक on कर्मणि दितीया । पा. २.३.२.              | P. 66, L. 17                        |
| 15 | एकदेशस्य विगमेetc. ।—भामह ; काव्यालंकार, ३.२२,                                      | P. 14, L. 23                        |
| 16 | एकद्रुयत्रयाणां चetc.।                                                              | . P. 29, L. 7                       |
| 17 | कज्जलिहमकनकरुवः सुपर्णेशृष॰etc. ।—रुद्रट ; काव्या-<br>लंकार, ७.३६.                  | . P. 46, L. 1                       |
| 18 | कथमपि कृतप्रत्यापत्ती प्रियेetc. ।—अमरुक's अमरु-                                    | . P. 82, L. 18                      |

| 19   | 11 10 10 1 2 10 11/11/8/11/11 MAIN AIN AIN AIN AIN AIN AIN AIN AIN AIN             | क्तया |                |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------|
|      | तु शब्दार्थमात्रवचनोऽत्र गृह्यते। —वामन, गृत्ति or                                 | the   |                |
|      | सूत्र 'कान्यं प्राह्ममलंकारात्'। कान्यालंकारसूत्र; १                               |       | P. 84, L. 5    |
| 20   | कान्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणाः ।—वामन, काव्यालंक                                 | गर-   |                |
|      | सूत्र; ३.१.१.                                                                      | •••   | P. 18, L. 5    |
| 21   |                                                                                    | ••••  | & P. 82, L. 14 |
| 21   | कृतद्धितसमासेभ्यःetc. । केयट on महाभाष्य on<br>'तस्य भावस्त्वतलो'—पा. सू. ५.१.११९. | •     | P. 29, L. 5    |
| 22   | कोपादेकतराघातानिपतन्etc. ।—                                                        | •     | P. 85, L. 3    |
| 23   | कुघदुह० ।—पा. सू. १.४.३७.                                                          | •••   | P. 8, L. 12    |
| 24   | चकाभिघातप्रसभाज्ञयैवetc. I—Quoted in ध्वन्य                                        | IT-   |                |
|      | लोक, P. 89.                                                                        | •••   | P. 86, L. 1    |
| 25   | चतुर्वेर्गेतरौ प्राप्य परिहार्यौetc. ।—                                            | •••   | P. 53, L. 4    |
| 26   | चतूरूपा भावाः ।—भद्दोद्भटः ।                                                       | •••   | P. 51, L. 22   |
| 27   | चन्दनासक्तभुजग॰etc. ।—Quoted in ध्वन्याली                                          | ₹,    |                |
|      | P. 113.                                                                            | •••   | P. 47, L. 26   |
| 28   | चित्रोदात्ताद्भुतार्थत्वंetc. ।—भामह, काव्यालंकार; ३                               | .43.  | P. 80, L. 5    |
| 29   | छेकान्ग्रहेष्वभिरतानुशन्ति मृगपक्षिणः ।कोशः                                        |       | P. 4, L. 7     |
| 30   | जान्तनशां विभाषा ।पा. ६.४.३२.                                                      | •••   | P. 49, L. 21   |
| 31   | ज्योत्स्नातमिस्रा० ।—पा. ५.२.११४.                                                  |       | P. 54, L. 21   |
| 32   | तत्पुरुषे तुल्यार्थ ० । —पा. ६.२.२.                                                | •••   | P. 60, L. 4    |
| 33   | तत्र तस्येव ।—पा. ५.१.११६.                                                         |       | P. 21, L. 2    |
| 34   | तत्सहोक्त्युपमाहेतुनिर्देशात्त्रिविधं यथा । —भामह, कान्य                           | п-    |                |
|      | लंकार ;३.१७.(The reading in the print                                              |       |                |
|      | copy of Bhāmaha is कत्रमशो यथा)                                                    |       | P. 50, L. 6    |
| 35   | तदतिशयहेतवस्त्वलंकाराः ।—वामन, काव्यालंकारसूत्र ;                                  |       |                |
|      | ₹.9.₹.                                                                             | ***   | P. 18, L. 5    |
|      |                                                                                    |       | P. 82, L. 14   |
| 36   | त्तद्द्विगुणं त्रिगुणं वाetc. ।स्दर, कान्यालंकार; ७.३                              | ٧     | P. 45, L. 15   |
| 37   | तपस्तपःकर्मकस्यैव ।—पा. ३.१.८७.                                                    | •••   | P. 36, L. 11   |
| 38   | तां जानीयाः परिमितकथांetc. ।कालिदास, मेघदृत                                        |       |                |
| 4 :- | उत्तरमेघ, २०.                                                                      |       | P. 19, L. 30   |
| 39   | तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः।—पा. ५.१.११५.                                           | ***   | P.21, L.4,10   |
| 40   | त्रासश्चेव वितर्केश्च विज्ञेयाetc. ।—भरतनाट्यशास्त्र, अ.                           | Ę,    |                |
|      | મ્કો∙ ર૧.                                                                          | •••   | P. 50, L. 22   |
|      | 26 [K. S. S.]                                                                      |       |                |

| xxiv | Kāvyālankāra-sāra-sangraha   |
|------|------------------------------|
| AA N | Transgarantian a car a carry |

| 41         | त्विय दृष्ट एव तस्या निर्वातिetc. ।                      | DOCTO        |
|------------|----------------------------------------------------------|--------------|
|            | लंकार ; ८.८५.                                            | P. 36, L. 24 |
| 42         | दशभेदा ध्वनेरेतेetc. ।—                                  | P. 92, L. 7  |
| 43         | द्वित्रिचतुर्भ्यः सुच् ।—पा. ५.४.१८                      | P. 2, L. 4   |
| 44         | न तिङन्तेनोपमानमस्ति ।—चूर्णिकारः ( महाभाष्यकारः) on     |              |
|            | पा. ४.१.७.                                               | P. 28, L. 15 |
| 45         | न लोकान्ययनिष्ठाखलर्थतृनाम्।—पा. २.३.६९                  | P. 65, L. 4  |
| 46         | न वा तुल्यकारणादिच्छाया॰ ।—कात्यायनवार्तिक on 'घातोः     | · .          |
|            | कर्मणः ॰'। पा. ३.१.७.                                    | P. 28, L. 6  |
| 47         | निरलंकारमपि काव्यं सगुणं दस्यते ।                        | P. 83, L. 18 |
| 48         | निर्वेदग्लानिशङ्काख्याःetc ।—भरतनाट्यशास्त्र, ६०१८       | P. 50, L. 16 |
| 49         | पञ्चरूपा रसाः ।—भट्टोद्भटः ।                             | P. 53, L. 8  |
| 50         | पूर्वे नित्याः ।—वामन, काव्यालंकारसूत्र; ३.१.३           | P. 82, L. 15 |
| 51         | त्रियस्थिरस्फिरोह॰।—पा. ६.४.१५७.                         | P. 4, L. 15  |
| <b>5</b> 2 | प्रीणितप्रणीय स्वादुetc.।—भामह, कान्यालंकार,३.२९         | P. 36, L. 16 |
| 53         | बहुवीही प्रकृत्या ।— पा. ६.२.१.                          | P. 60, L. 23 |
| 54         | भेदषदके चतुर्घा यद्वाच्य ॰ etc. ।                        | P. 92, L. 5  |
| 55         | मुरारिनिर्गता नृतं ।                                     | P. 68, L. 6  |
| 56         | यदि भवति वचश्युतंगुणेभ्योetc. ।—वामन, काव्या-            |              |
|            | लंकारसूत्र; cited in the वृत्ति on सूत्र ३.१.२           | P. 82, L. 8  |
| 57         | याते गोत्रविपर्यये श्रुतिपर्यetc. 1— अमरुक, अमरु-        |              |
|            | शतक; १५१.                                                | P. 88, L. 14 |
| 58         | युवतेरिव रूपमङ्ग काव्यंeto. !-वासन, का॰ सू॰;             |              |
|            | cited in the वृत्ति on सूत्र, ३.१.२                      | P. 82, L. 6  |
| 59         | रतिर्हासश्च शोकश्चetc. ।—भरतनाट्यशास्त्र, ६.१७           | P. 50, L. 14 |
| 60         | रसनाइसलमेषां मधुरादीनाetc. ।—रुद्रट, कान्या-             |              |
|            | लंकार ; १२.४.                                            | P. 53, L. 1  |
| 61         | ्रसाद्यधिष्ठितं कान्यं जीवद्रूषतयाetc.।                  | P. 83, L. 21 |
| 62         | रसोल्लासी क्वेरात्मा स्वच्छेetc.।                        | P. 80, L. 12 |
| 63         | लक्षणायां हि झगिल्पर्थं ।वामन, कान्यालंकारसूत्र ; वृत्ति | - 2          |
|            | on सूत्र, ४.३.८                                          | P. 90, L. 21 |
| 64         | लावण्यकान्तिपरिपूरित॰etc. ।—आनन्दवर्धन cites             |              |
|            | this as his own verse in ध्वन्यालोक ;                    | 1            |
| 4.4        | P. 110,                                                  | P. 87, L. 8  |
|            |                                                          |              |

| 65      | लिम्पतीव तमोऽङ्गानिetc.।—सृद्धक, मृच्छकटिक, १.३४.<br>—दण्डी, काव्यादर्श ; २.२२६ (only the first |              |  |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
|         | half) and 3.383                                                                                 | P. 28, L. 16 |  |
| 66      | वस्तुप्रसिद्धमिति यद्etc. ।-स्द्रट, काब्यालंकार; ८.८९                                           | P. 33, L. 24 |  |
| 67      | विवश्यमाविवश्यं चetc. ।                                                                         | P. 92, L. 3  |  |
| 68      | वृत्तदेवादिचरितशंसिetc. १-भामह, काष्यालंकार, १.१७                                               | P. 83, L. 26 |  |
|         |                                                                                                 | P. 50, L. 18 |  |
| 69      | त्रीडा चप्रता हर्षे आवेगोetc.!-भरतनाट्यशास्त्र,६.१९                                             | P. 34, L. 7  |  |
| 70      | शब्दस्पृष्टेऽथवाप्यर्थेeto.।                                                                    |              |  |
| 71      | शब्दोपचारात्तदूर्पं रूपकेetc.।                                                                  | P. 12, L. 16 |  |
| 72      | संपीतस्वच्छशब्दार्थद्राविता ॰etc. ।                                                             | P. 80, L. 14 |  |
| 73      | सर्वप्रातिपदिकेभ्यः किन्वा वक्तन्यः ।—कात्याथनवार्तिक on                                        |              |  |
|         | 'क्यङ् सलोपश्च'। पा. ३.१.११                                                                     |              |  |
| 74      | सर्वेकशरणमक्षय •etc. ।—आनन्दवर्धन quotes this in                                                | <b>1</b>     |  |
|         | ध्वन्यालोक (P. 101) as a verse of his own.                                                      | P. 88, L. 5  |  |
| 75      | सादस्यालक्षणा वकोक्तिः।-वामन, काब्यालंकारसूत्र; ४.३.८                                           | P. 88, L. 3  |  |
| 76      | साधारणं भवेत्तन्त्रम् ।                                                                         | P. 58, L. 25 |  |
| 77      | सुदुरोरधिकरणे ।—कात्यायनवार्तिक on 'अत्यन्तात्यन्त•'।                                           |              |  |
| •       | पा. ३.२,४८.                                                                                     | P. 65, L. 25 |  |
| 78      | सुप्तं विवोधोऽमर्पश्चा॰etc. ।-भरतनाव्यशास्त्र, ६.२॰                                             | P. 50, L. 20 |  |
| 79      | सुवर्णपुष्पां पृथिवीं etc. । — महाभारत, उद्योगपर्व,                                             |              |  |
|         | अ० ३५, श्लो∙ ७४.                                                                                | P. 87, L. 22 |  |
| 80      | स्तम्भः स्वेदोऽथ रोमाञ्चःetc.।—भरतनाट्यशास्त्र, ६,२१.                                           | P. 50, L. 24 |  |
| 81      | स्निग्धस्यामलकान्ति लिप्त• etc. I — Quoted in                                                   |              |  |
| 01.     | ध्वन्यालोक, ६१.                                                                                 | P. 86, L. 20 |  |
| 82      | स्वार्थेऽवधार्थमाणेऽनेकस्मिन् । - कात्यायनवार्तिक on 'प्रकारे                                   |              |  |
| <b></b> | गुणवचनस्य । पा. ८.१.१२.                                                                         |              |  |
|         |                                                                                                 |              |  |



#### APPENDIX V.

(The numbers refer to pages and lines of our printed text.)

# Alphabetical list of authors and works whom Indurāja mentions by name in his Laghuvṛtti.

- 1 अमस्क, 82,17.
- 2 उद्भर, 14,21; 51,22; 53,8; 58,19.
- 3 कात्यायन, 27,11; 28,5.
- 4 कुमारसंभव, (of Udbhata), 16,23.
- 5 कोङ्कण श्रीन्द्रराज, 92,20.
- 6 चूर्णिकार (महाभाष्यकार पतज्जलि), 28.14.
- 7 दण्डिन, 28,15.
- 8 प्रतीहारेन्दुराज (इन्दुराज or भट्टेन्दु-राज author of रुघुवृत्ति), 1,12.

- 9 भद्रवामन, See वामन.
- 10 महोद्भट, See उद्भट.
- 11 भरत, 83,25.
- 12 भामह, 1,16; 50,5; 67,9; 80,4; 84,1.
- 13 भामहविवरण, 14,21.
- 14 भारत, 84,1.
- 15 मुकुल, मुकुलक, 1,11; 92,19.
- 16 वामन, 18,5; 82,5; 88,2; 90,20.

#### B

# Alphabetical list of authors and works from whom Induraja draws quotations in his Laghuvrtti.

- 1 अमस्क, 82,18; 88,14
- 2 अमस्त्रातक, See अमस्क.
- 3 अष्टाध्यायी, See पाणिनि.
- 4 आनन्दवर्धन, 87,8; 88,5; See also ध्वन्यालोक, below.
- 5 उद्भर, 51,22; 53,9.
- 6 कालिदास, See मेघदूत below.
- 7 काव्यादर्श, See दण्डिन्.
- 8 काञ्यालंकार (of Bhāmaha), See भामह below.
- 9 काव्यालंकार ( of Rudrata ), See रहट.
- 10 काव्यालंकारसूत्र, See वामन.
- 11 दिण्डन, 28,16.
- 12 ध्वनिकारिका, 89,13
- 13 ध्वन्यालोक, 86,1; 86,20; 87,8; 88,5,

- 14 नाट्यशास्त्र, See भरत.
- 15 पाणिनि, 2,4; 4,15; 8,12; 21,2; 21,4; 21,10; 23,8; 23,24; 25,13; 36,11; 49,21; 5',21; 60,4 60,23; 61,12-2; 65,4.
- 16 भरत, 50,14-24.
- 17 भामह, 14,23; 36,16; 50,6; 67,10; 80,5; 83,26.
- 18 महाभारत, 87,22.
- 19 मेघदूत, 19,8.
- 20 खट, 11,20; 33,24; 36,24; 45,15; 46,1.
- 21 वामन, 18,5; 82,6 and 8; 88,3; 90,21.
- 22 वार्तिक, 3,25; 5,23; 25,23; 28,6-7; 65,25.

#### APPENDIX VI.

# Verses cited by other writers and ascribed to Indurāja and Udbhaţa,

- आदाय वारि परितः सरितां मुखेभ्यः
   कं नाम साधितमनेन महार्णवेन ।
   क्षारीकृतं च वडवादहने हुतं च पातालमुळकुहरे विनिवेशितं च ॥
- आश्चर्य वडवानलः स भगवानाश्चर्यमम्योगितिः रिक्तमीतिशयं विचिन्त्य मनसः क्रमः समुत्पद्यते । एकस्याशयश्चसरस्य पिवतस्तृतिनं जाता जले-रन्यस्यापि महास्मनो न वपुषि स्वल्योऽपि जातः श्रमः ।

These two verses are cited in Kshemendra's औचित्य-विवारचर्चा (काञ्यमाला, च्छक: १; पृष्ठ १३६,१५१.) as belonging to Induraja.

Abhinavagupta, the pupil of Induraja, has quoted in all five verses of his teacher Induraja.

3. "यथा भट्टेन्दुराजस्य-

यद्विश्रम्य विलोकितेषु बहुशो निःस्थेमनी लोचने, यद्गात्राणि दरिदति प्रतिदिनं छ्नान्जिनीनालवत् । दूर्वाकाण्डनिडम्बकश्च निविडो यत्पण्डिमा गण्डयो-देष्टे यूनि सयोवनासु वनितास्वेषेव वेषस्थितिः ॥ "

— जन्यालोक्रजोत्तन, पृ. २५.

#### Again he says clearly:

4. " यथास्मदुषाध्यायभेट्टेन्दुराजस्य-

प्राणा येन समर्पितास्तव बलायेन त्वमुत्थापितः स्कन्ये यस्य चिरं स्थितोऽसि विद्धे यस्ते सपर्याममि । तस्यास्य स्मितमात्रकेण जनयन्प्राणापहारक्रियां भ्रातः प्रत्युपकारिणां धुरि परं वेताललीलायसे ॥ "

—ध्वन्यालोकलोचन, पृ. ४३.

5. " अपह्नुतिश्विनर्यथास्मदुपाध्यायभद्वेन्दुराजस्य— यः कालागुरुपत्रभङ्गरचनावासैकसारायते गौराङ्गीकुचकुम्भभूरिसुभगाभोगे सुधाधामि । विच्छेदानलदीपितोत्कविनताचेतोधिवासोद्भवं संतापं विनिनीषुरेष विनतैरङ्गैनैताङ्गि स्मरः ॥"

--ध्वन्यालोकलोचन, ११६.

6. "यथा वास्मदुपाध्यायस्य विद्वत्कविसहृदयचकवर्तिनो भट्टेन्दुराजस्य इन्दीवरद्युति यदा विश्वयां न रुक्ष्म स्युर्विस्मयेकसुहृदोस्य यदा विराताः। स्यानाम पुण्यपरिणामवन्नात्तदानीं कीरीकपोलतरुकोमलकान्तिरिन्दुः॥"

--ध्वन्यालोकलोचन, १६०.

7. "यथा भहेन्दुराजस्य—( practically the same as 3.)
यद्विश्रम्य विलोकितेषु बहुशो निःस्थेमनी लोचने
यद्गात्राणि दरिद्रति प्रतिदिनं ल्याब्जिनीनालवत् ।
द्वीकाण्डविडम्बकश्च निविडो यत्पाण्डिमा गण्डयोः
कृष्णे यूनि सयौवनासु वनितास्वेषेव वेषस्थितिः ॥"

ध्वन्यालोकस्रोचन, २०७.

Besides these Abhinavagupta many times mentions. Indurāja, and his manner of mentioning is of extreme respect. The verse in the beginning of ध्वन्यालोकलोचन in which Abhinavagupta mentions Indurāja as his teacher is given in the Introduction, p. xxv.

Two verses occur in the Subhāshitāvali of Vallabhadeva that are ascribed, one to Bhattendurāja and the other to Indubhatta.

That ascribed to Bhattenduraja is:-

 सर्वाचापरिपूरि हुकृतमदो जन्मापि दुग्धोदधे-गौविन्दाननचुम्बि सुन्दरतरं प्रणेन्दुबिम्बाद्वपुः । श्रीरेषा सहजा गुणाः किमपरं भण्यन्त एते हि य-त्कोटिल्यं हृदि पाश्चजन्य मवतस्तेनातिरुज्ञामहे ॥

—सुभाषितावलि, ९१८.

That ascribed to Indubhatta is :-

 चण्डचाणुरदोर्दण्डमण्डलीखण्डमण्डितम् । अव्याद्वो बालवर्षस्य विष्णोर्गीपतनोर्वपुः ॥

—सुभाषितावलि, ३३.

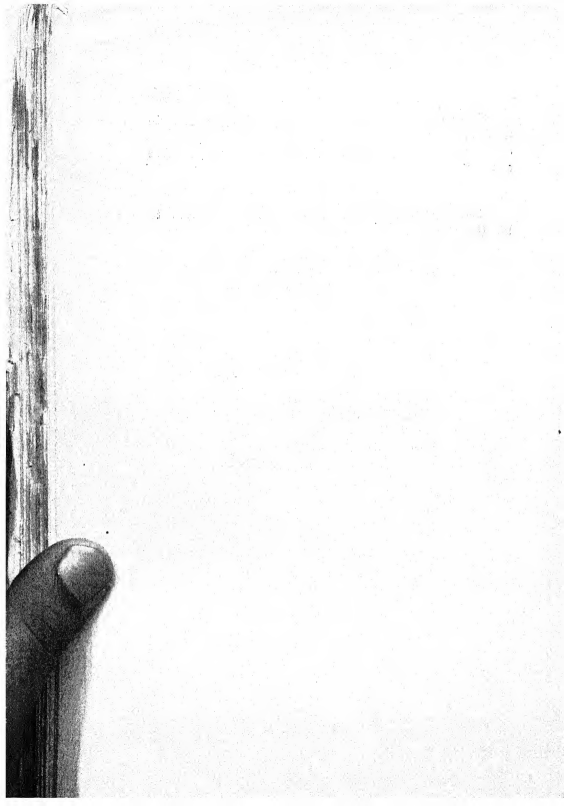
Some other verses ascribed to Indurāja occur in Śārngadharapaddhati, but those are again ascribed to some other poets in the Subhāshitāvali. They are therefore not quoted here.

Three verses exist in Subhāshitāvali ascribed to Bhaṭṭodbhaṭa.

- 1. अयं बन्धुः परो वेति गणना लघुचेतसाम् । पुंसामुदारचित्तानां वसुधैव कुटुम्बकम् ॥ —सुभाषितावलिः, ४९८.
- 2. किं कोमुदीः शशिकलाः सकला विचूण्ये संयोज्य चामृतरसेन पुनः प्रयत्नात् । कामस्य घोरहरहुंकृतिदग्धमूर्तेः संजीवनौषधिरियं विहिता विधात्रा ॥

—सभाषितावलि, १४६३.

किमिह बहुभिरुक्तैर्युक्तिग्रन्थैः प्रलापैन
द्वेयमिह पुरुषाणां सर्वदा सेवनीयम् ।
अभिनवमदलेखालालसं सुन्दरीणां
स्तनगरपरिखिन्नं योवनं वा वनं वा ॥
—सभाषतावलिः ३४५३.



# A list of Books Consulted in preparing this Edition,

- Abhidhāvrittimātrikā of Mukula. Nirnaya Sagara Edition; 1916.
- Alamkārasarvasva of Ruyyaka. Nirnaya Sagara Ed., Kāvyamālā, 35; 1893. References are to pages.
- Alamkārašekhara of Keśavamišra. N. S. Ed., Kāvyamālā, 50; 1895. References are to pages.
- Amarusataka of Amaruka. N. S. Ed., Kāvyamālā, 18; 1889.
- Ashtādhyāyī of Panini. References are to Adhyāyas. Pādas, and Sūtras.
- Bālabodhinī of Vāmanāchārya Zalakīkara, Com. on Kāvyaprakāśa, Third Edition (edited by N. D. Banhatti), 1917.
- Bhāmahālamkāra or Kāvyālamkāra of Bhāmaha.

  The text printed as an appendix to R. B. Trivedi's Edition of Pratāparudrayasobhūshana. References are to Parichchhedas and Ślokas.
- Bharatanātyaśāstra of Bharata. N. S. Ed., Kāvyamāla, 42; 1894. References are to Adhyāyas and Ślokas.
- Daśarūpaka of Dhananjaya. N. S. Ed., 1917.
- Dhvanikārikās,
- Dhvanyāloka by Ānandavardhana,
- Dhvanyalokalochana by Abhinavagupta.
  - N. S. Ed. of these three; Kāvyamālā, 25; 1891. References are to pages. The Kārikās are referred to by Udyotas and their own number.
- Ekāvali of Vidhyādhara, edited by R. B., K. P. Trivedi; 1903. Bombay Sanskrit Series, 63.
- History of Alamkāra Literature, by Mr. P. V. Kane, prefixed to his Second Edition of Sāhityadarpaṇa, Bombay, 1923.
- Kāvyādarša of Daņdin, Calcutta Ed. of Premchandra Tarkavāgīša, Bibliotheca Indica Series; 1863. References are to Parichchhedas and Ślokas.

[27 K.s.s.]

- Kāvyālamkāra of Rudrata. N. S. Ed., Kāvyamālā, 2; 1886. References are to Adhyāyas and verses.
- Kāvyālamkārasūtra of Vāmana. N. S. Ed., Kāvyamālā, 15;1889. References are to Adhikaranas, Adhyāyas and Sūtras.
- Kāvyānuśāsana of Hemachandra. N. S. Ed., Kāvyamālā, 70; 1901. References are to pages.
- Kāvyānuśāsana of Vāgbhaṭa. N.S. Ed., Kāvyamāla, 43; 1894.
- Kāvyaprakāśa of Mammata. References are to Ullāsas. Where pages are given they are from Vāmanāchārya Zalakīkara's Edition. (Third Ed. by N.D. Banhatti, 1917.)
- Nyāyakośa of Bhīmāchārya Zalakīkara, Second Edition.
- Mahābhāshya of Patañjali. B. S. Series; Vols. I, II, III. References are to Sūtras of Pāṇini.
- Pratāparudrayasobhūshana of Vidyānātha, edited by R. B., K. P. Trivedi, B. S. Series, 65.
- Ratnāpaņa, Com. on the above. Printed in Trivedi's edition of Pratāparudrayasobhūshana. References are to pages.
- Rajatarangini. Edition of M. A. Stein, Bombay, 1892. References are to Tarangas and Ślokas.
- Rasagangādhara of Jagannātha. N. S. Ed., Kavyamāla, 12; 1888.
- Rasataranginī. Bombay edition.
- Sanskrit-English Dictionary by M. Monier Williams; 1872.
- Siddhānta-Kaumudi of Bhaṭṭoji Dīkshita. References are to Pāṇini's Sūtras.
- Śrikanthacharita of Mankha. N.S. Ed., Kāvyamāla, 3; 1887. References are to Sargas and Ślokas.
- Tarkasamgraha of Annambhatta, edited by Y. V. Athalye, Bombay Sanskrit Series, 55; 1897.
- Udbhaţālamkāravivriti in MS. form.
- Vāgbhatālamkāra of Vāgbhata. N. S. Ed., Kāvvamala, 48; 1895. References are to Parichchhedas and Ślokas.
- Vārtikas of Kātyāyana on Pāṇini's Sūtras. References are to Pāṇini's Sūtras.

#### ADDITIONS AND CORRECTIONS.

#### Introduction.

P. xxviii, L. 29. In place of Appendix II, read Appendix VI Text.

| P. 2, L. 13. In place of अलंकार्थ, rea | ıd अलंकार्ये. |
|----------------------------------------|---------------|
|----------------------------------------|---------------|

P. 21, L. 15.

P. 3, L. 25. After अनेकस्मिन् add (प्रकारे गुणवचनस्य इति पा. ८-१-१२ सूत्रे वार्तिकम्)

|                    |                            | The second second        |
|--------------------|----------------------------|--------------------------|
| P. 5, L. 1. In p   | olace of व्यवहारा          | read व्यवहारा-           |
| P. 8, L. 21.       | " मेदे                     | " भेदै                   |
| P. 9, L. 19.       | ,, अपरस्यतु                | ,, अपरस्य तु             |
| P. 10, L. 9.       | " गुणवृत्तिप्रधाने         | न " गुणवृत्ति प्रधानेन   |
| P. 10, L. 9. Ren   | nove the asteria           | sk printed before 99 and |
| i                  | nsert one before t         | he number 99 in line 20. |
| P. 10, L. 14. In 1 | place of योगे भवति         | read योगे रूपकं भवति     |
| P. 11, L. 5.       | ,, लक्षणाया                | ,, रुक्षणया              |
| P. 11, L. 11       | "      या                  | " यो                     |
| P. 12, L. 1.       | ,, ०लक्षण०                 | ,, ०ल्लक्ष्म             |
| P. 12, L. 23.      | ,, श्रुत्गा                | " श्रुखा                 |
| P. 13, L. 22.      | ,, ॰समस्तविषयै॰            | ॰ " ॰समस्तवस्तुविषये॰    |
| P. 14, L. 8.       | "             एकदेविवर्तिः | " एकदेशवृत्ति            |
| P. 14, L. 9.       | " रूपेणरूपणाव्             | " रूपेण रूपणात्          |
| P. 15, L. 8.       | ,, चदीपकस्य                | " च दीपकस्य              |
| P. 16, L. 21.      | ,, पूर्व                   | " पूर्व                  |
| P. 17, L. 3.       | ,, मिथो विभिन्न            | , , मिथोविभिन्न          |
| P. 17, L. 18.      | " चाद्य-                   | " चोद्य-                 |
| P. 19, L. 21.      | " ॰ त्रैवविश्रान्ते ॰      | " ॰त्रैव विश्रान्ते •    |
| P. 20, L. 4.       | ,, प्रमिता                 | ,, प्रतिमा               |

तिष्ठे॰

| 1    |       |    |
|------|-------|----|
| XXIV | Kāvyā | lc |

# Kāvyālankāra-sāra-sangraha.

|    |              |                  |                                         | 9                                     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----|--------------|------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | P. 25, L. 1  | 0. In place of   | सामध्यी०                                | read                                  | सामर्थ्या•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | P. 28, L. 1  | .5. ,,           | ॰नापमान                                 | 22                                    | ॰नोपमान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | P. 29, L. 1  | 1. "             | योगाद्विविधः                            | ,,                                    | योगाद्विविधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | P. 29, L. 2  | 5. ,,            | इवोदर०                                  | 22                                    | इवादेर०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | P. 30, L.    | 9. "             | वार्थ्य                                 | 22                                    | वार्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | P. 32, L.    | 7.               | साचशाब्दीच                              | 22                                    | सा चशाब्दी च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | P. 33, L. 1  | 2. ,,            | ॰मथ                                     | ,,                                    | मर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | P. 33, L. 2  | 6. "             | <b>॰</b> स्यान्ते                       | 27                                    | स्यान्तो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | P. 38, L.    | 8. "             | सा गौरी शिखरं                           | "                                     | स गौरीशिखंर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | P. 43, L. 2  | 4. "             | <b>लोकिसे</b> पि                        | "                                     | <b>लोकिते</b> पि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | P. 45, L. ~  | 0. "             | यथासल्यं                                | 31                                    | यथासंख्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | P. 46, L. 2  | 5. "             | इवादिनााम                               | ,,                                    | इवादीनाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | P. 49, L. 2  | 21. After जान्तन | शां विभाषा add (पा                      |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | P. 54, L. 1  | 8. In place of   | <b>च्यहार</b>                           |                                       | d न्यवहार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | P. 54, L. 1  |                  | <b>ा</b> स्वित्काव्यं                   | ,,,                                   | ॰स्वि कार्च्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | P. 55, L. 1  | 1. "             | <b></b>                                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | •दन्येन<br>•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | P. 56, L. 2  |                  | मपदर्शितम्                              | "                                     | मुपदर्शितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 13 | P. 58, L.    | 7. ,             | पीनास                                   | "                                     | पीनांस<br>पीनांस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | P. 58, L.    | 9. "             | स्यैर्ये                                | "                                     | स्थैर्ये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | P. 58, L. 1  | 5. ,             | गणै०                                    | "                                     | गुणे०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | P. 60, L.    | 4. ,,            | नास्वरत्वम्                             | "                                     | त्रानास्त्ररत्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | P. 60, L. 2  | 4. Delete 'r     | n n c o o o o o o o o o o o o o o o o o |                                       | The second secon |
|    | P. 61, L. 1  |                  |                                         | rom (                                 | ooth the places.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    |              | 7. In place of   | अर्थ श्लेषत्त्रम्                       | read                                  | अर्थश्ठेषत्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | P. 63, L. 1  |                  | योवने                                   | 29                                    | यौवने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | P. 64, L.    | _                | शब्दं                                   | 99                                    | शब्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | P. 64, L.    | 100              | कियाकारण <b>क्रियाकारण</b>              | 19                                    | कियाकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | P. 64, L. 1  |                  | चासिद्ध                                 | "                                     | च सिद्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    |              | 2. Insert पदार्थ |                                         | fter                                  | <b>म्योजकभावलक्षणेन</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    |              | 4. In place of   | अनेलंका ॰                               |                                       | अनेकालंका०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | P. 69, L. 1  |                  | <b>॰</b> स्तेन                          | 29                                    | <b>॰स्</b> ते न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | P. 69, L. 1  | 9                | द्वयाः ः                                | 27 8                                  | (यो:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | F. (2, L. 1) | 2. Before the    | stanza शिरांसि पङ्ग                     | जानीव                                 | etc. insert the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    |              | words            | तस्या उदाहरणम् ।                        |                                       | · ··                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| P. 73, L. 1. In plac   | e of वस्तु द्वितय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | read वस्तुद्वितय                                                                                        |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| P. 73, L. 6. "         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | " वर्थ                                                                                                  |
| P. 76, L. 21 and P. 7  | 7, L. 4. In place of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | f यशः संचय read यशःसंचय                                                                                 |
| P. 79, L. 15. In place |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | read इदानी                                                                                              |
| P. 82, L. 6. "         | <b>ं</b> मङ्गकाव्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | " ॰मङ्ग काव्यं                                                                                          |
| P. 84, L. 8.           | काव्यस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,, काव्यस्य                                                                                             |
| P. 85, L. 15. "        | क्रिंचात्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ,, किं चात्र                                                                                            |
| P. 85, L. 21. "        | °ह्लदिनः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | " ०ह्वादिनः                                                                                             |
| P. 89, L. 2. "         | <b>ऊर्जस्वित्स</b> •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | " ऊर्जस्विस॰                                                                                            |
| P. 89, L. 14.          | अस्मित्र॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,,, यस्मित्र <b>ः</b>                                                                                   |
| P. 89, L. 20. "        | या ते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ,, याते                                                                                                 |
| P. 90, L. 7.           | विशेषा ॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | " विशेषो०                                                                                               |
| P. 90, L. 27. "        | स्यत्योदि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | " स्येखादि                                                                                              |
|                        | Notes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                         |
| P 3 T. 5 In place      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | āja, the'—read 'Thus                                                                                    |
|                        | urāja. The                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | aja, tue — reau Inus                                                                                    |
| P, 13, L. 34. In place | The second secon | read उत्पूलकमला                                                                                         |
| P. 19, L. 17.          | often                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | " after                                                                                                 |
| P. 30, L. 28.          | संम्बन्ध (connection                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ) ,, संबन्ध (connection)                                                                                |
| P. 31, L. 22.          | on the उपमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | " on उपमा                                                                                               |
| P. 41, L. 10. "        | प्रतिपादिकभ्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | " प्रातिपदिकेभ्यः                                                                                       |
| P. 41, L. 11. ,,       | प्रतिपदिकेभ्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | " प्रातिपदिकेभ्यः                                                                                       |
| P. 50, L. 23. "        | sorce.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | " force                                                                                                 |
| P. 52, L. 2. "         | pp. xi <b>-x</b> ii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | "pp. xix-xx                                                                                             |
| P. 52, L. 22.          | <b>प्रितिषेधः</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | " प्रतिषेधः                                                                                             |
| P. 53, L. 9. "         | diviate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | " deviate                                                                                               |
| P. 57, L. 16. "        | प्यर्थे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | " प्यार्थे                                                                                              |
| P. 70, L. 23. "        | लक्षणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | " स्रक्षणं                                                                                              |
| P.120,LL.35-36 "       | is e.g. तत्वापहृव-<br>रूपक by him                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,, is termed तत्वा-<br>पहुबरूपक by him<br>and is classed<br>as a variety of<br>रूपक. E. g., he<br>has:— |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                         |

## xxxvi Kavyalankara-sara-sangraha.

P. 127, L. 27. In place of (संबन्ध) the read (स्वाजन्य) that P. 139, L. 5. , काव्यालंकार, २,३५९ , काव्यादर्श, २,३५९. P. 153, L. 18. , of this ,, at this P. 158, L. 25. , विद्यां , विद्यां , विद्यां

#### Appendices.

App. I. P. i, L. 3. In place of—Poona is called D.) is called D.

App. IV. P. xxii, L. 12. ,, इवेडप्रतिकृती read इवे प्रतिकृती

App. VI P. xxvii, L. 10. ,, च्छक: read गुच्छक:

### INDEX I.

# To stanzas occurring in the text and the commentary.

# अकारादिक्रमेण पद्यानां सूची।

Items printed in black type refer to Kārikās of Udbhata.

|                    |         |       | • 1    |                        |         |           | e ices     |  |
|--------------------|---------|-------|--------|------------------------|---------|-----------|------------|--|
| Y I'               |         | वृष्ठ | पंक्ति |                        |         | प्रश      | वं क्ति    |  |
| अकुलेखा            | •••     | 88    | 80     | इति काले               |         | 23        | . 8        |  |
| अखण्डेनेन्द्रना    | •••     | २४    | २४     | इति चिन्तयतः           | 44>     | 33        | , <b>ç</b> |  |
|                    |         | 55    | १३     | इति भावयतः             |         | પર        | . 20       |  |
| अचिन्तयच           | •••     | ४३    | Ę      | इत्यं विसंष्ठुलं       | •••     | <b>£3</b> | 28         |  |
| अथ कान्तां         | • • • • | 48    | १९     | इत्थं स्थिति॰          | • • • • | 40        | 2          |  |
| अधिकाराद्येत०      | ٠,,٠    | ६५    | 83     | इन्दुकान्तमुखी         |         | 99        | १५         |  |
| अनन्वयं            | • • •   | ७६    | 2      | इयं च सुत॰             |         | 42        | ંષ         |  |
| अनेकालंक्रियो•     | • • • • | 50    | २      | इष्टस्यार्थस्य         |         | <8        | 28         |  |
| अनौचित्य           | ***     | 48    | १३     | उत्तरोपत्त्यका॰        |         | uv        | 23         |  |
| अन्योन्यमेव        | •••     | ৬১    | २५     | <b>उत्पतद्भिः</b>      | ***     | 23        | ??         |  |
| अपश्यचाति          | •••     | ३६    | 4      | <b>उदात्तमृद्धि</b> ०  | •••     | 40        | 7          |  |
| अपह्नतिं विशेषोिंन | •••     | ६२    | ?      | उपमा दीपकं             |         | ?         | 3          |  |
| अपह्नतिरभीष्टा     | •••     | ६२    | Ę      | उपमानग्रणैस्तु         | • • • • | 99        | 95         |  |
| अपारिजात           |         | ५९    | १७     | उपमानसांनि ०           |         | 25        | \$8        |  |
| अपि सा सुमुखी      |         | 23    | રૂપ    | उपमाने कर्माणि         | •••     | 10        | ??         |  |
| अभवन्वस्तु०        | ***     | 5.5   | ٠,     | उपमानेन तस्वं          |         | ७६        | 27         |  |
| अयं मन्दद्युति॰    |         | 80    |        | उपमानोपमेयोक्ति०       | •••     | 88        | 20         |  |
| अलंकारान्तरगता     |         | 40    | १६     | <b>उपमानोपमेयोक्ती</b> | ***     | 20        | 6          |  |
| अलंकारान्तरच्छायां | •••     | ৩৩    | १२     | उपमेयोपमां             | •••     | 53        | 3          |  |
| अलंकतीनां          | •••     | 60    |        | <b>उपसर्जनोपमेयं</b>   |         | 28        | 70         |  |
| अस्याः सदार्क॰     | •••     | Se    | -      | उरो दत्वा              |         | ७४        | 7 %        |  |
| अहो स्मरस्य        | •••     | . ३२  | -      | उवाच च                 |         | de        | . '0       |  |
| आक्षिप्त प्वालं॰   |         | . <9  |        | एकदेशस्य विगमे         | • • •   | 58        | 23         |  |
| आक्षेपोर्था०       |         | . ३१  |        | एकद्वय॰                |         | 25        |            |  |
| आदिमध्यान्त०       | 0       | . 94  | 8      | एकप्रयत्नोचार्याणां    | •••     | 46        | 58         |  |
| आसारधारा ॰         |         | . 88  | ? ??   | एतद्धि न               | ***     | 57        | 5.8        |  |
| 5.08               |         |       |        |                        |         |           |            |  |

# Kāvyālankāra-sāra-sangraha.

|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | व्रष्ट     | पंक्ति | 1                          |     | mear       | पंक्ति    |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------|--------|----------------------------|-----|------------|-----------|
|   | कथमपि कृत॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | . ८२       | 25     | · ·                        |     | -          |           |
|   | कपोलफलका॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••     | ં પૂર      | ,<br>É | तस्येतरमना                 | ••• | 46         | و)<br>مدد |
|   | करोषि पीडां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         | 60         | ٠ ٥٥٠  |                            | ••• | २६         | 80        |
|   | कार्यकारणयोऽ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | ४२         | १६     | तां शिक्षच्छाय॰            | *** | १९         | 3         |
|   | कारााः काशाः 🙌 🚶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | . 6        | 70     | तुल्यकाले क्रिये           |     | 23         | 3         |
|   | किंचात्र बहुनो०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠       | 64         | ્કૃષ્  | अस्थिव<br>  त्रासश्चेव     | *** | ७३         | 28        |
|   | किं स्युरुत्क॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         | 28         | २४     | त्वत्कृते सोऽपि            | *** | 40         | . 55      |
|   | कृत्ताद्धित ॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••     | 25         | ų      |                            | ••• | 65         | 39        |
|   | कुशानवज्ज०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | २५         | ٩٩     | त्वदङ्गमाद्वे              | ••• | €8         | २६        |
|   | कीललालालि॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ***     | Ę          | १६     | त्विय दृष्ट एव             | *** | ३६         | २४        |
|   | कोपादेक॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | દર્પ       | 3      | दन्तप्रभा                  | *** | ૪ર         | 2         |
|   | क्रियायां संप्र॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••     | 28         | १३     | दाँशतेन                    | ••• | € ₹        | 8         |
|   | क्रियायाः प्रतिषेधे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••     | y o        | २५     | दश भेदा ध्वने॰             |     | 45         | ૭         |
|   | क् <b>चिदु</b> रफुळ्ळ ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         | -          | 78     | द्युजनो मृत्युना           | ••• | <i>6</i> 3 | 85        |
|   | क्षणं कामज्वरो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         | १९         |        | <u>धिगुनन्योपमा</u>        | ••• | ६६         | . 25      |
|   | क्षणं नंष्ट्वार्ध०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ••.     | 88         | 28     | नाभिपद्म॰                  |     | ७६         | 77        |
|   | व<br>क्षणमौत्सुक्य ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         | ५३         |        | निामित्ततो                 | ••• | ४२         | · 55      |
|   | ग्रणस्य वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •••     |            | 78     | निर्वेद्ग्लानि॰            | ••• | 40         | 78        |
|   | चक्राभिषातः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • • • • | <b>ξ</b> 3 | २५     | निषधेनेव                   |     | 32         | 3         |
|   | चण्डालकल्पे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         | < ξ        | ?      | नीलाच्दः किमयं             | *** | ৩৩         | 20        |
|   | चतुर्वर्गेतरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | 26         | 6      | नेत्रीरवोत्यलैः            | 100 | 39         | १६        |
|   | चन्द्नासक्त०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | ५३         | 8      | नेत्रारगबल०                | ••  | ષ્યુ.      | 23        |
|   | चन्द्रनास सा०<br>चित्रोदात्ताद्भृतार्थत्वं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 110     | 80         | 56     | पत्याद्                    |     | 83         | 22        |
|   | छायेयं तव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***     | 60         | ų      | पद्मं च निशि               | ••• | 35         | 22        |
|   | China Control and Control of the Con |         | €8         | 30     | पद्मिनीः पद्मिनी           |     | 7          | 23        |
|   | <b>छेकानुपासस्तु</b><br>जितान्यपुष्प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ***     | 3          | 58     | परस्परोप०                  |     | 40         | 2         |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | 8          | ??     |                            |     | ४६         | 25        |
|   | ज्योत्स्नाम्बुने ॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ***     | 80         | 56     | पर्यायोक्तं यदन्येन        |     | 44         | 22        |
|   | 2.2.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.      | \$5        | २६     | पुनरुक्तवदाभासं            |     | ?          | ?         |
|   | <b>ज्ञेयः सोर्था०</b><br>तेत्र तोयाशया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••     | 38         | 80     | पुनरुक्ताभासमभिन्न ०       | ••• | Þ          | હ         |
|   | A. A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••     | પ          | 80     | पुष्टियेन्द्र <b>नील</b> ० | *** | 40         | 3         |
|   | नत्सहोकत्यु <i>०</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••     | د پی       | 3      | पूर्णेन्दुचिम्ब •          | ••• | 22         | 28        |
|   | नथा कामोऽस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ***     | ۹۶         | 28     | प्रकृतार्थेन               |     | 88         | 73        |
|   | तथोपमानादा०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••     | š a        | 50     | पच्छना शस्यते              |     | 34         | 20        |
|   | दानीं रफीत॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••     | १६         | \$8    | प्रतिषेध इवे०              |     | 38         |           |
|   | द्गिमभृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***     | 3          | 7      | प्रत्यक्षा इव              |     | 20         | 23        |
|   | दुत्तिष्ठा॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••     | 106        | ?      | <b>प्रचोधाद्भवलं</b>       | ••• | 25         | 20        |
|   | दिद्वियुणं त्रिगुणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •       | 8.4        | 84     | प्राकराणिकेतर ०            |     | 29         | 28        |
|   | नास्ति यन्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••     | 38         | २६     | मीगितप्रगयि <b>॰</b>       |     | ₹          | 2 8       |
| r | पस्तेजः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***     | ४२ .       | 281    | प्रयो <b>रसबदू</b> ०       | *** | 40         | ?         |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |            | 4      |                            |     |            |           |

|                       |                                         | पृष्ठ       | पंक्ति | 1 2 7 2 2                  | e.      | प्रष्ठ | पंक्ति |  |
|-----------------------|-----------------------------------------|-------------|--------|----------------------------|---------|--------|--------|--|
| वन्धस्तस्य            | ***                                     | 80          | 90     | लोकातिक्रान्त०             | ***     | 80     | 72     |  |
| वभूव यस्य             |                                         | ५७          | १३     | वक्ष्यमाणोक्त०             |         | ३०     | १९     |  |
| भूयसाम्रप०            |                                         | યુષ         | S      | वनान्तदेवता                |         | १४     | 2      |  |
| भेद्षट्के चतुर्घा ॰   | •••                                     | ९२          | ષ      | वस्तु प्रसिद्धामिति        | ***     | 33     | 28     |  |
| भेदे उनन्यत्व ०       | ***                                     | ४२          | . 58   | विदेशवस्ति                 |         | 28     | ξ.     |  |
| मन्ये च निप॰          | •••                                     | 80          | 6      | विद्दयचान्मुकुल०           | • • • • | 2      | 22     |  |
| महर्द्धिनि गृहे       | • • • •                                 | ६३          | . 80   | विनोचितेन०                 |         | ६६     | २६     |  |
| महिषितवपुषि           |                                         | ?           | 9      | विरलास्ता०                 |         | 30     | 22     |  |
| मीमांसासार ॰          | ***                                     | 95          | १७     | विशेषापादनं                |         | 30     | ° 28   |  |
| <b>मुरारि</b> निर्गता | ***                                     | ६८          | ફ      | विवक्ष्यमविवक्ष्यं         | ***     | 97     | 3      |  |
| मृणालहंस •            | •••                                     | ४६          | १५     | वृत्तदेवादि॰               | •••     | < 3    | २६     |  |
| मैवमेवास्थ०           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 00          | १६     | त्रीडा चपलता               | •••     | ५०     | 85     |  |
| यचेतोहारि             | ***                                     | 20          | ?      | शब्दशकि ?                  |         | ६६     | ?      |  |
| यत्र तेनैव            | • • •                                   | ७८          | ्२     | शब्दस्पृष्टे               | •••     | ३४     |        |  |
| यत्सामग्रेघऽपि        | •••                                     | ६२          | 7?     | शब्दार्थवर्त्यलं ०         | •••     | ६९     | 22     |  |
| यथासंख्य०             | 927                                     | ४५          | ?      | शब्दोपचारात्               | •••     | 85     | १६     |  |
| <b>य</b> थेवशब्द ०    | ***                                     | १७          | 8      | श्वाभ्यां रेफ॰             | ***     | પ      | 8      |  |
| यदि भवति              | ,                                       | 62          | 6      | शिरांसि पङ्कः              | •       | 40     | 15     |  |
| यद्यप्यत्यन्त ॰       | •••                                     | ६९          | 55     | शीर्णपर्णाम्बु०            | ***     | 38     | \$8    |  |
| यद्दा मां किं         | •••                                     | ६४          | 8      | <b>शृङ्गारहास्य</b> ०      | ***     | 42     | 80     |  |
| यह्नक्ष्म्या हसितैः   | ***                                     | ?           | ્ષ     | शेषैर्वर्णेर्यथा           | ***     | Ę      | 30     |  |
| यस्य वाणी             | ***                                     | 96          | 23     | श्चतमेकं यद् ॰             | ***     | < 5    | ?      |  |
| याते गोत्रविपर्यये    | •••                                     | 66          | \$8    | श्चत्या संबन्ध०            | •••     | 50     | 6      |  |
| यान्ति स्वदेहेषु      | •••                                     | ६५          | 20     | श्चिष्टोक्तियोग्य <b>ः</b> |         | ភិ៰    | w      |  |
| या शैशिरी             | •••                                     | 80          | 53     | षष्टीसप्तम्यन्ताच          | • • • • | 50     | \$8    |  |
| युवतेरिव              | •••                                     | ८२          | ξ      | स गौरी॰                    | •••     | 36     | ے      |  |
| येन लम्बालकः          | • • • •                                 | 44          | 20     | संक्षेपाभिहिता             | ••••    | 90     | Ę      |  |
| योगपट्टो              | ***                                     | ६५          | v      | संजहार                     |         | 3,4    | 50     |  |
| यो बली न्याप्त॰       | ***                                     | ba          | 9      | स दग्धवित्रहेणापि          | • • • • | २६     | 55     |  |
| यो वैधर्म्यण          | •••                                     | ?\$         | 6      | स दुःस्थीयन्               | ***     | 58     | 58     |  |
| रतिर्हासश्च           | • • • •                                 | ५०          | \$8    | स देवो दिवसान्             | ***     | 8      | 53     |  |
| रत्यादिकानां          | • • • •                                 | 40          | \$ \$  | स पदद्वितयास्थित्या        | * 1 *   | 6      | 8      |  |
| रसनाद्रसत्व॰          | •••                                     | 43          | . 5    | समन्यून०                   | ***     | ७३     | 54     |  |
| रसभावतदा०             | •••                                     | ५६          | 8      | समर्थकस्य                  |         | ३४     | 84     |  |
| रसवहार्शित०           | 6.3                                     | 45          | 84     | समस्तवस्तुविषयं            | ***     | १०     | १२     |  |
| रसाद्यधिष्ठितं        |                                         | €3          | २१     | संपीतस्वच्छ •              | •••     | 60     | 58     |  |
| रसोल्लासी             | •••                                     | 60          | 35     | सरूपव्यञ्जन०               | ***     | 8      | 58     |  |
| लावण्यकाम्ति०         |                                         | <b>C</b> 10 | 6      |                            |         | Ę      | 99     |  |
| लिम्पतीव तमो          | •••                                     | 55          | 54     | सरूपसंयोग ०                | •••     | ч      | 50     |  |
| [28 K.S.S.]           |                                         |             |        |                            |         | 18.    | -      |  |

# Kāvyālankāra-sāra-sangraha.

|                       |     | वृष्ठ | पंक्ति |               |                | पृष्ठ | पंक्ति |
|-----------------------|-----|-------|--------|---------------|----------------|-------|--------|
| सर्वेकशरण०            | *** | 66    | 4      | स्मरज्वर०     | # <b>#</b> • • | ५६    | 28     |
| सान्द्राराविन्द्०     | ••• | દ     | . 8    | स्वतन्त्रपद्० |                | ৩     | હ્     |
| साम्यक्पा०            | ••• | ४६    | 28     | स्वयं च       |                | 48    | ?3     |
| स्रप्तं विचोधो        | ••• | 40    | 20     | स्वरूपार्था०  |                | ৩     | * 2    |
| सुवर्णपुष्पां         |     | 60    | 77     | . स्विद्यतापि | •••            | ५३    | 38     |
| सोऽपि येन             | *** | 44    | 25     | हरेणेव स्मर०  |                | ७१    | 20     |
| स्तम्भः स्वेदोऽथ      | -44 | 40    | ર્     | हरोऽथ ध्यान०  | •••            | ३५    | 77     |
| श्चियो महति           |     | c     | 9      | हस्ते किमस्य  |                | प्टह  | २०     |
| स्निग्धश्यामलकान्ति • | *** | ८६    | २०     |               |                |       |        |
|                       |     | •     | ,      |               |                |       |        |

#### INDEX II.

#### To Introduction and Notes.

Roman figures indicate pages of the Introduction, while Arabic numerals refer to pages of the Notes. The abbreviated form fig. stands for 'figure of speech' or 'alamkāra'. Numerals printed in black type show that the main treatment of the alamkāra will be found in those pages. E. g. 'Atisayokti, fig., xxii, 79-83'; here 'fig.' indicates that it is an alamkāra, and it is principally treated in pp. 79-83.

Abhāsa (of रस or भाव). 97.

Abhidhāvyāpāra, (process conveying literal sense of a word), 16,17.

Abhidhāvrittimātrikā (of Mukula), xviii, xxiv, 162.

Abhinavagupta (author of চনন্দা লীকলাখন ), xviii, xxiii, xxiv, 163, 168;

certainty of his date xxv.

Ākānkshā ( आकांक्षा ). See Syntactical expectation.

Akshepa, fig., 52-59;
definition of, xvi, 52;
Bhāmsha's def. of, 52;
Mammaṭa's def. of, 52;
Rudraṭa's def. of, 56;
varieties of, 53-56;
criticism of বিয়ুনিকাৰ on examples of, 57;

development of, through works of Bhāmaha, Ud-bhata and Mammata, 58; nature of, according to Kashmirian School, 59; nature of, according to Vaidarbha school, 59.

Alambana-vibhāva ( সাল্যন্ন-বিমাৰ ). See Vibhāva.

Alamkāra, definition of, 32<sup>4</sup> (p. 18, l. 2).

Alamkāras, development of, xxi, xxii; distinguished from Guṇas, 32-33, 156-158.

Alamkārašāstra, xiii, xvi, xxiv 168; historical development in, 2.

Alamkārasarvasva (of Ruyyaka) xx, xxiii (note), xxx; also see Ruyyaka, Alamkārikas (i. e. writers on Alamkāra), x, xviii, 26, 29; follow grammarians, 30; Kashmirian School of; see 'Kashmirian School.'

Allata, ix.
Alliteration. See Anuprasa.
Amaruka, xxvi.
Amarusataka, 153.

Ānandavardhana, ix, x (note), xiii, xvii, xxi, xxiii, xxvi, 161 163, 165, 166, 167, 168, 169, 170.

Indurāja's adverse criticism on, 161, 175;

views on ঘানি of, contrasted with views of Induraja, 175-177.

Ananvaya, fig., 148; def. of, borrowed from Bhāmaha, xvi, 148.

Anubhāva (अनुभाव), 96,97,100.

Anumana. See Inference.

Anuprāsa, fig., 9-11; three varieties of, 9.

Apahnuti, Ag., 120-121; definition of, adapted from Bhamaha, xvi, 120.

Aparāditya (King of Konkana, 12th century), xxviii.

Appearance of repetition, fig. .
See Punaruktavadābhāsa.

Aprastutaprasamsā, fig., 127-129;

def.of,adapted from Bhāmaha, xvi (also note), 127; Vivritikāra's comment on, 128. Arthālamkāra, test for distinguishing from হাত্রান্তকার, 7.

Arthantaranyasa, fig., 59-68; similarity with সন্তুদান of, alleged by Induraja, 60-61; the four varieties, of, 62; examples of, 62; Vivritikara's views on, 64,65; sixteen varieties of, 65; distinguished from স্বদ্ধন্মস্থানা and স্থান, 66-67.

Asambhava, not accepted by Udbhava, xvi.

Atisayokti, fig., xxii, 79-83;
def. of, 79; bodily taken
from Bhāmaha, xvi;
divisions of, 79;
Mammata's divisions compared, 79, 81;
development of ideas about,

Auchityavichāracharchā ( ओचि-त्यविचारचर्चा of क्षेमेन्द्र ), xxviii.

82-83.

Avantivarman (King of Kashmir, 857-884 A. D.) x,xxiv.

Belvalkar, Dr. S.K., his edition of कान्यादर्श, 29.

Bhāmaha (author of কান্যানকাৰ), ix, xi, xii, xv, xvi, xvii, xix, xx, xxi, xxii, xxvi, xxxi, 2, 51, 73, 76, 77, 94, 134, 148;

Udbhata's commentary on, ix, xii, xiii; see also Bhāmahavivarana;

Udbhata's borrowings from, xv,xvi;

order of enumeration of अलंकारs of, followed by Udbhata, 51, 76, 83, 94, 118-120, 144; on अनुपास, 12; on रूपक, 25,26; on द्वापक, 27; on आक्षेप, 52,58,59; on अर्थान्तरन्यास, 63; on ब्यतिरेक, 68,76: on अतिशयोक्ति, 81,82,83; on यथासंख्य, 85,87,88,89; on अपह्नाति, 120; on विशेषोक्ति, 122,123; on विरोध, 124,125; on तल्ययोगिता, 126; on अपस्तुतप्रशंसा, 127,128 ; on विद्र्शना, 131 : on संसाप्ट, 134,138; on उपमेयोपमा, 140; on परिवृत्ति, 143; on ससंदेह, 147,148; on भाविक, 151.

Bhāmahavivaraṇa,ix,xiii,24,158 Bharata, on Yamaka, 2. Bhaṭṭanāyaka, xi.

Bhatta Udbhata or Bhattodbhata, xi, xii; also see Udbhata.

Bhattendurāja, xxviii; also see Indurāja.

Bhava (भाव ); see स्थायिभाव.

Bhāvābhāsa, (semblance of emotion); see Ābhāsa.

Bhāvas, fifty in all, their indicators (स्वकः) etc., 98-99. Vivritikāra on, 98-100.

Bhāvika, fig., 150-152,

Bhoja, (author of सरस्वतीकण्ठा-भरण), xviii, xix, xx; on उपमा, 30; on आक्षेप, 59; on अर्थोन्तरन्यास, 63; on अपस्ततप्रसंसा, 128.

Bhūtirāja, father of इन्दुराज, xxvi. Bühler, G., ix (note), x (note), xi; his remarks on Udbhaṭa, xi. Causal action, direct and in the form of समर्थाचरण, 132, 133.

Chandorkar, the late prof. T.D.,

Chhekānuprāsa fig., 7-9; different explainations of ইকা:, 8.

Churnikara (i. e. महाभाष्यकार), 46.

Dandin, xii, xviii, xix, xx, xxv, 11, 29, 46, 51, 73, 76, 94, 119, 134, 140, 144, 156, 157; on यसक, 2; on आक्षेप, 59;

on अर्थान्तरन्यास, 63; on व्यतिरेक, 75; on यथासंख्य, 89; on अपह्नुति, 120,121; on तुल्ययोगिता, 126; on अपस्तुतप्रश्चेसा, 128; on संक्षीर्ण, 138,139;

on संसंदेह, 147,148.

Development of Alamkāras,
Udbhaṭa's position in, xxii.
Dhvani, xxi, xxiii;
Udbhaṭa's views on, xxi,

103-104, 164;

inclusion in Alamkāras of, 164-170;

varieties of, discussed by Indurāja, 171-175;

Mammața's views on, contrasted with views of Indurāja, 170, 175-178.

Dhvanikāra (author of ध्वनि-कारिकाड), xxi (note), 103.

Dhvanikārikās, author of, xvii xxi, 161-164.

Dhvani School of Alamkarikas, xxi, 103-104.

Dhvani Theory, xxi,xxii, 161; Indurāja's views on, 161; see also Dhvani.

Dhvanyāloka, x (note), xvii, xviii, xxiii (note), xxiv, 161,167;

author of, not the same as the author of ध्वनिकारिकाड, 163.

Dīnāras, a lakh of, (pay of Udbhaṭa), xi, xii.

Doshas (faults of style), xix.

Drishtanta (इष्टान्त), fig., xvi, xxii, 160-161; originated by Udbhata, xvii,

160.

Emotion. See Bhāva.
Exchange, fig. See Parivritti.
Gajāsura, destruction of, 106.
Gaudī Rīti, ( गोडी रीति), xix.
Grāmyā Vritti ( आम्पाद्यत्ति ), 11.
Guṇas (excellences of style),
xix, 154-159;

excessive importance attached to, by Vāmana, 156; Indurāja follows Vāmana, 155-157;

views of Udbhata on, discussed, 157-159.

Gunavritti (Secondary application), in Rüpaka, 16-19.

Hemachandra, xviii, 83.

Hetu, fig., rejected by Kashmirians, xix, xx.

Hetu (indicatory mark). See Inference.

Indurāja, xi, xii, xiii, xvii, xviii, xxiv-xxviii, xxx, 49, 53, 70, 71;

date of, xxiv-xxv; parentage of, xxvi;

place of, xxvii;

on alamkāra, 33 (p. 18, 1. 4); interpretations of, refuted by বিহুনিফাং, 19,27,31,33,35,43, 47,48,137;

views about ध्वनि and the alam\_ kāras रसवत् etc.of,103-104, 169;

brings in Bhāmaha's example, 131;

dissertation on the nature of poetry by, 154-155;

to what school does Indurāja belong?, 155-157;

Rasa as soul of poetry, 155, 157; excessive importance attached to Gunas, 156;

follows Vāmana, 156; complete inclusion of ट्यङ्क्य sensein alamkāras, 164-170.

Inference ( अनुमान ), process of, in Ir dian logic, 60,61,

Jagannātha, xii, 82, 88, 95; on the real nature of परिवृत्ति, 143.

Jaiyata, ix.

Jayāpīḍa (King of Kashmir, 779-813 A. D.) ix, xi, xii. Jayaratha (author of the com. विमार्शिनी on अलंकारसर्वस्व), 88, xxx, xxxi.

Jesalmir, xii.

Kaiyata, ix, 8,30,42,44; passage quoted from, 44.

Kalhaņa, ix, x ( note ), xi,xii, xxiv.

Kālidāsa, xiv.

Kallața, (father of Mukula) xxiv.

Kane, Mr. P. V., asserts existence of two Indurajas, xxv (note);

views about सहदय of, 162-164.

Kashmir, ix, x;

Bühler's report of a tour in, ix, x (note).

Kashmirian poets, ix.

Kashmirian School (of Rhetoric), xviii-xxii;

distinguishing features of, xix-xx:

Induraja's position regarding, 155-157.

Kashmirian writers (on alamkāra), xviii-xxii,52,59,83,119.

Kātyāyana (author of বার্নিক on Pāṇini); see Vārtika.

Kaunkana, Konkana or Kunkana, xxvii-xxviii.

Kāvyādarsa of Daṇḍin, 2,46, 119; See also Daṇḍin.

Kāvyadrishṭānta (कान्यवृद्यान्त); see Drishṭānta, fig., also xvi, xxii.

Kāvyahetu or Kāvyalinga, fig., xvi,xxii, 152-160; as opposed to হাম্বেলিক্ল, 152.

Kāvyālamkāra of Bhāmaha, ix, xvi,xxix, 65 (p. 36, l. 16).

Kāvyālamkāra of Rudrata, 2,65, (p. 36, l. 24).

Kāvyālamkāra—sāra—samgraha, ix,xiii,xiv,xv—xvii, xxix; especial value of, xxix;

Indurāja's commentary on, xxviii-xxix;

other commentaries on, xxixxxxii.

Kāvyālamkāra-sūtra (quoted), 152; also see Vāmana.

Kāvyaprakāša, x, xxx, xxxi, 2. 43, 135, 147 etc.; see also Mammaṭa;

Anandāśrama Edition of, 26.

Kāvyaprakāśakāra xiii.

Keśavamiśra (author of সক্ষাদ-ইাৰে ), xviii (note)

Konkanastha Brahmans, xxvii. Kshemendra, xviii.

Kumārasambhava, of Udbhata, xii,xiii, xiv-xv. substance of the story of, xv.

Kumārasambhava, of Kālidāsa, xiv.

Laghuvritti, the, xxiv,xxv,xxvi, xxviii-xxx,xxxii. special elegances of, xxix.

Lakshanā ( লপ্তলা, implication), in Rūpaka, 16.

Lāṭānuprāsa, fig., 12-15; definition of, 12; varieties of, as stated by Udbhata, 12; varieties of, as treated by Indurāja, 13. Leśa, fig., xix, xx. Lochana, (com. by अभिनवगुप्त on ध्वन्यालोक),xviii,xxiv,xxv,162. Luptopamā ( ह्यापिमा ), 38-45 the five varieties of, 38. Mahābhāshya (of Patañjali), 8, 30, 42, 44, 46, 49, 50, 133; passages quoted from, 44, 49, 133. Mahābhāshyakāra (i. e. Patañjali). See Mahābhāshya. Mahārāshtra, xxviii. Mahimabhatta, xviii. Mammata, ix, xi, xvi, xviii, xx, xxi, xxii, xxiii, xxix-xxxi, 73, 94, 120, 134,140, 166. on yamaka, 2; on अनुपास, 12; on खपक, 25; on द्वापक, 27; on divisions of उपमा, 47; his derivation of प्रतिवस्तपमा, 51; on आक्षेप 52,58,59; on अर्थान्तरन्यास, 64: on व्यतिरेक 69,73,75,76; on विभावना, 77; on अतिशयोक्ति, 79, 81-83; on यथासंख्य, 88, 89; on श्लेष, 116-118; on अपहाति, 121; on विरोध, 124; on तुल्ययागिता, 126;

on अपस्तुतप्रशंसा, 128;

on ब्याजस्तुति, 129; on विदर्शना, 131; on परिवृत्ति 144: on ससंदेह 147, 148: on संसृष्टि, 148-149; on the nature of ध्वनि, 170; on divisions of ध्वनि, 176-177; on Alamkāras as distinguished from Gunas, 33, 156; criticizes views of Induraja, 43; indebtedness to Udbhata of, xxii,12,25,26,52,58,121,122 , 126,131. Mangala (benediction), absence of, in Udbhata's work, 1. Mankha (author of श्रीकण्डचरित, 12th cent.) xxviii. Metaphor,  $f_{iq}$ . See Rupaka, Modern Rhetoricians, 76,88. 103,123. Mukula (author of अभिधावाति-मानुका ), xvii,xxiv, 162. Mutual fitness of words. Yogyatā, 105. Namisādhu (commentator of Rudrața), xvii (note). Negative particle (नज्), various meanings of, 142. New School of Alamkarikas.

See Dhyani School.

kinds of, 150.

see Inference.

Nirnaya Sagara Edition, faulty

emendation adopted by, 5.

Non-existence (अभाव), various

Order of enumnertion of Alam-

Paksha ( पक्ष ), पक्षधर्मता etc., 60 ;

kāras, 1,51.76,83,94,118-120,

Pānini, Sūtras discussed, 3,8, 20, 37, 38, 39, 40, 42, 44, 46, 49, 111-112,112,145. Parivritti (परिवृत्ति, exchange), fig., 142-144; unreal nature of the exchange in, 143; defect in Udbhata's definition, 144. Parushavritti ( पस्पावृत्ति ), 9,10. Paryāyokta, flg., 104-107; definition of, 104; partly taken from Bhamaha, Patañjali, 8, 30, 42, 44, 46, 49; also see Mahäbhāshya. Poetry, Indurâja's views on the nature of, 154-157; relative importance of Alamkāras, Guņas and Rasas in 103-104,154-155; Udbhata's viws on, 157-159. Pratihāra, Pratīhāra, meaning of, xxviii. Pratīhārendurāja, xii. Preyasvat, fig., 95-97; पेयस् or पेयस्वत्?, 94; definition of, 95; Indurâja's explanation of ' प्रेयस्वत् ,' 100. Proximity of words(संनिधि),105. Punaruktābhāsa (पुनक्काभास). the same as पुनरुक्तवदाभास, 4. Punaruktavadābhāsa (पुनहक्तवदा-भास), appearance of repetition,  $fig_{,,}$  xvii, 3-7; five different views cited by विवातिकार, xxxii, 4; definition of, 3-1;

figure of word and sense, 6,7. Рūтпората ( дойчні ), 35-38. Quiescence of the or Hig. See Śānti. Rājānaka Tilaka, xxx. Rājataranginī (of Kalhana), ix, x (note), xi,xxiv. Rasa and its accessories, 95-96; treatises dealing with, 95; technical meaning of, 101; Vivritikāra on the nature of, 101; the five forms of, according to Udbhata, 102; importance of, in poetry, discussed, 154-157; Indurâja's views on, 154-157; Udbhata's views on, 157-159. Rasābhāsa, 97; see aleo Abhāsa. Rasagangādhara, x,xii (note), xiii,xxiii, 82,88,90,95,143. Rasaśānti, 97; see also Sānti. Rasavat ( रसवत ), fig., 95, 97; definition of, xvi, 95. Ratnapana (com. on प्रतापरुद्रयशी-भूषण ), xxiii (note), 158. Repetition, appearance of. See Punaruktavadābhāsa. Rīti (style), xix, 11; as soul of poetry, 156. Ruchaka, xxx. Rudrata (author of काव्यालंकार), ix, xii, xvii, xxvi, xxxi, 26, 119, 121, 124; date of, xii (note); on Yamaka, 2; on आक्षेप, 56; on अर्थान्तरन्यासं, <sup>63</sup>; on व्यतिरेक, 75;

on यथासंख्य, 84,88 ; example of pure यथासंख्य,

86,88,90.

Rūpaka (metaphor), fig., 15-26; varieties of: — समस्तवस्तुविषय, 15,16,20; एकदेशविवर्ति, 20,21;

मालारूपक,21;एकदेशद्वात्ते,22-24; interpretation of the term

एकदेशवृत्ति, 23;

varieties not exhaustive, 25, 26;

Udbhaṭa's treatment of, in general, 25.

Ruyyaka, xiii, xviii, xix, xx, xxii,xxiii,xxx, 26,94, 121, 134, 144, 158;

on व्यतिरेक, 75, 76;

on अतिशयोक्त, 82;

on यथासंख्य, 88, 89.

Šabdālamkāra, 7;

test for distinguishing from अयोलकार, 7.

Sabhāpati (head of the assembly of Pandits), xi, xii.

Secondary application. See Gunavritti.

Sādharmya (साथम्य), right meaning of, 30, 32;

Chandorkar's and Vamanacharya's explanation of,30.

Sahokti, fig. 140-142;

def. of, taken from Bhamaha, xvi;

distinguished from द्रीपक, 140-141.

Sahridaya, not the name of an individual, 161-164.

Samāhita, fig, 95, 97.

Samāsokti, fig. 77-78; emample of 78.

Sambhoga (Union), 153,169.

Samsrishti (संसृष्टि ), 148-150 ; differentiated from संकर, 148-149.

Samdehasamkara (संदेहसंकर), fig. 134-136; see also Samkara;

Indurāja's comment on, 134; Vivritikāra's comment on, xxxi, 135;

example of, 136.

Samkara, fig. 134-139.

varieties of, 134;

first variety (संदेहमंकर) of, 134-136;

second variety ( ज्ञब्दार्थन्त्यलं-कारसंकर) of, 136;

third variety(एकशब्दाभिधानसंकर) of. 137;

fourth variety (अङ्गाङ्गिभावसंकर) of, 137–138;

advance in ideas effected by Udbhata, 138-139.

Samnidhi, 1' 5; see Proximity. Śলিti (of যে or মান ), 97.

Sasamdeha, fig. 146-148;

definition of, 146, taken from Bhāmaha, xvi;

remarks of Mammata on निश्रयान्तससंदेह, 147-148.

Sauchuka (grandfather of Induraja), xxvi.

Sentiment. See Rasa. Separation. See Vipralambha. Similarity. See Sādharmya.

Similarity. See Sādharmya. Simile. See Upamā.

Ślesha, xxiii; also see Ślishta.

Udbhata's views about, 108-109. varieties of, 108-109; accents and प्रयत्नेड explained, 111-113; comment of विद्यतिकार on, 113: difference between views of Udbhata and older authors regarding, 115; difference between views of Udbhata and Mammata. 116-117. Sovani, Prof. S. V., 162. Sruti ( श्रुति=आभिधा ), 16, 20. Sthāyibhāva, 96; as existing in प्रेयस्वत , 97. Style, See Rīti. Style, faults of. See Doshas. Suggestion, suggested sense; dee Vyangya sense. Sūkshma सूक्ष्म, fig., not accepted by Udbhata, xix. Svabhavokti (स्वभावोक्ति), fig., 93. Syntactical expectation (आकांक्षा), 104-105 Tejakantha (तेजकण्ड), xxviii. Trivedi, Rao Bahadur K. P : his edition of Ekāvalī, 29, 115; his edition of प्रतापरुद्र-यशोभूषण, xi (note). Tulyayogitā (त्रव्ययोगिता), fig., 125-127: distinguished from दीपक, 126. Ubhayālamkāra (figure of letter and sense both), 7. Udatta ( उदात ), fig , 107. Udbhata. ix, xix, xx, xxxi, 51. 56, 70, 71, 76, 77, 125;

Ślishta ( ফিছ) fig., 107-118;

his place, ix: his date, ix-x; Sabhāpati of Jayāpīda, ix,xi: other particulars of, x-xii; works of, xii-xv: high ability and independence of thought of, xvi, 122; position in Alamkara Literature of, xvii-xxiv: place in the Kashmirian School of, xx; peculiar doctrines of, xxiii; commentators of xxx-xxxii: originator of पुनक्कवदाभास, 7: three बृत्तिड, 12; परम्पारितस्तपक, 26; treatment of स्वक of, 25: divisions of उपमा of, 47; imperfect ideas about अर्था-न्तरन्यास of, 63, 64; incorrect interpretation by Indurāja of, 70-72; older improvements over authors effected by, 64, 78, 81-83,121,122,126,138,140; follows Bhāmaha's order of Alamkaras, 51, 76, 83, 94, 118; views about the nature of tH of, 103; peculiar views about faz of, 108, 109; compared with views of other writers, 115-118; vague ideas about निरोध of, originator of काव्यदृष्टान्त, 144, 160; originator of कान्यलिङ्ग, 144;

views on relative importance of Alamkaras, Rasas and Gunas, of, 157-159; Mammata's indebtedness to, xxii,12,25,26,52,58,121,122 126,131. Udbhata-viveka or -vichāra, Uddīpanavibhāva. See Vibhāva. Union. See Sambhoga. Upamā, fig., xxii,xxiii, 29-49; different definitions of, 29; use of words साम्य, सादृश्य and साधार्य by different authors, 29,30. Vivritikāra's views on,31-32; divisions according to Indurāja, 35,47; divisions according to Vivritikāra, 47-48; पूर्णोपमा, 35-38; छ्रपोपमा, 38-45; Upamārūpaka, xvi. Upameya, root-meaning of, according to Induraja, 32; ditto, according to महाभाष्य, 32. . Upameyopamā, fig., 139-140; Upanāgarikā (kind of ब्राचि ), 10; example of, 10. Urjasvi ( ऊर्जिस्व ), fig., 95-97; Utprekshā (उत्प्रेक्षा), fig., xxii, xxiii, 90-93; definition of, xvi, 90; another definition of, 91. Utprekshāvayava(उत्पेक्षावयव), xvi. Vāchya sense, xxi (note), xxiii, 105,106. Vāgbhaṭa (of वाग्भटालंकार ), xviii, 59,75.

Vāgbhaṭa (of काव्यानुशासन ), xviii (note), 75. Vaidarbha School (of Rhetoric), xviii-xxii, 59,63. Vaidarbhī Rīti, xix. Vāmana (of काव्यालंकारमूत्र), xviii, xx,xxvi,xxxi,11,74,77,119, 144,147,148,152; on आक्षेप, 59,75; on यथासंख्य (क्रम), 89; on विरोध, 124; views on Gunas of, followed by Indurâja, 154-157. Vāmanāchārya Zalakikar, the late Pandit, (author of ਵਾਲ-बोधिनी, com. on काव्यप्रकाश), 30. Vārtika, 8,10,39,41,44-45. Vibhāva, 96,97. Vibhavana, fig., 76-77; definition of, xv, 76. Vidarśanā (विदर्शना), fig., 130-134: विदर्शना or निद्शेना ?, 130 : Bhamaha on, 131. Vimarsinī, (com. on अलंकारसर्वस्व by जयरथ ), xxx, 88. Vipralambha (Separation), 153, 169. Virodhs, fig., 123-125: definition of, xvi, 123; primitive ideas of old authors about the nature of, 124-125. Viseshokti (विशेषोक्ति) fig., 121-

133:

two varieties of, 121;

in definition of 122.

दर्पण, 14th cent.), 82.

Visvanātha (author of साहित्य-

improvements by Udbhata,

Vivriti or उद्भटालंकारविवृति, xxxxxxii; discovery of the Ms. of, xxx. Vivritikara, (author of विवृति ), 2,3,4,5,6,7,8,9,10,11,48,49, 50,53,71,77,78,89; follows Mammata, xxxi, 7, 32,33,34,128; his antagonism to Induraja and criticism of Induraja's views, 19,27,31,33,35,43 47,48, 137; follows Indurāja, 113; on आक्षेप, 57,58; on अर्थान्तरन्यास 64,65; on suffice, 71,74; on उत्पेक्षा, 93; on भावs, 99; on, रस, 101; on श्विष्ट 113-115; on अप्रस्तुतप्रशंसा, 128, Vrittis (three), 9-11; distinguished from Rīti's, 11: originated by Udbhata, 12. Vyabhichāribhāva, 96,97. Vyājastuti, fig.: 129-130; Mammata's views on, 129. Vyangya (suggested) sense, xxiii; see also Dhvani;

Indurâja's views on, 164-178; complete inclusion of इयंग्य in Alamkaras, 164-170,173; varieties of, according to Indurāja, 170-175. Vyañjanā ( व्यंजना ), 105. Vyatireka, fig., 68-76: four varieties of, according to Indurāja, 68,72; do. do. according to विवृतिकार, varieties of, according to Mammata, 69; faulty explanation by Indurāja of, 70-71; three varieties of, 72,73. Yamaka, xvi, 2. Yathāsankhya, fig., 84-90; definition of, 84; taken from Bhāmaha, xvi; interpretation of असधर्मणाम् in the def. of, 84-88; views of Modern Alamkarikas. 88. Yogyatā (Mutual fitness), 105